
Karl Marks – Friedrich Engels

KOMÜNİST PARTİ MANİFESTOSU

Aralık 1847 - Ocak 1848'de Marks ve Engels tarafından yazılmıştır.
Özgün basımı, Almanca olarak, Şubat 1848'de Londra'da yapılmıştır

Türkçe'ye çevirisi:
Mark-Engels, Seçme Yapıtlar, Cilt: I, s: 118-168,

Birinci Baskı, Sol Yayınları, Aralık 1976

Sol Yayınlar



1872 ALMANCA BASKIYA ÖNSÖZ

      Komünist Birlik,[2] o zamanın koşulları altında elbette ancak gizli olabilen uluslararası  
bir işçi derneği, Kasım 1847'de Londra'da yapılan kongrede, aşağıda imzaları bulunanları,  
yayınlanmak üzere, ayrıntılı bir teorik ve pratik parti programı hazırlamakla görevlendirdi. 
Şubat  Devriminden[3]  birkaç  hafta  önce  müsveddesi  basılmak  üzere  Londra'ya  gelen 
aşağıdaki  Manifesto,  işte  böyle  ortaya  çıktı.  İlk  kez  Almanca  yayınlanmış  olarak 
Almanya'da,  İngiltere'de  ve  Amerika'da  gene  bu  dilden  en  az  oniki  yeni  farklı  baskısı 
yapıldı.  İngilizce  olarak,  ilk  kez,  Miss  Helen  Maefarlane'in  çevirisiyle,  1850'de,  Red 
Republican'da,[4] ve 1871'de, en az üç farklı çevirisiyle, Amerika'da yayınlandı. Fransızcası, 
ilk kez, 1848 Haziran ayaklanmasından[5] önce Paris'te, ve yakınlarda da New-York'un Le 
Socialiste'inde[6] çıktı. Yeni bir çevirisi halen hazırlanmaktadır. Lehçesi, Almanca olarak 
ilk  yayınlanışından kısa  bir  süre  sonra  Londra'da  çıktı.  Bir  Rusça  çevirisi,  altmışlarda, 
Cenevre'de yayınlandı.[7] İlk çıkışından hemen sonra, Danimarka diline de çevrildi.
      Son yirmibeş yıl içerisinde durum ne denli değişmiş olursa olsun, bu Manifesto'da 
geliştirilmiş bulunan genel ilkeler, ana çizgileriyle, bugün de her zamanki kadar doğrudur. 
Şurada  ya  da  burada  bazı  ayrıntılar  daha  iyi  hale  getirilebilir.  İlkelerin  pratikteki 
uygulanışı, Manifesto'nun kendisinin de belirttiği gibi, her yerde ve her zaman o günün 
koşullarına  bağlı  olacaktır  ve,  bu  nedenle,  İkinci  Bölümün  sonunda  önerilen  devrimci 
önlemlere hiç bir özel ağırlık verilmemiştir. Bu pasaj, bugün, birçok bakımdan, çok farklı 
bir biçimde ifade edilebilirdi. Modern sanayiin son yirmibeş yıl içerisinde gösterdiği büyük 
gelişme ve işçi sınıfının bununla beraber ilerleyen parti örgütlenmesi karşısında, ilk kez 
Şubat Devriminde ve, daha önemlisi, proletaryanın ilk kez iktidarı iki ay boyunca elinde 
tuttuğu Paris Komününde edinilen pratik deney karşısında, bu program, bazı ayrıntıları 
bakımından,  bugün eskimiş  bulunuyor.  Komün özellikle  bir  şeyi,  "işçi  sınıfının mevcut 
devlet  mekanizmasını  salt  elinde tutmakla onu kendi  amaçları  için  kullanamayacağı"nı 
tanıtlamıştır. (Bkz: bu noktanın daha da geliştirildiği Fransa'da İç Savaş; Uluslararası İşçi 
Birliği Genel Konseyinin Çağrısı, London, Truelove 1871, s. 15.) Ayrıca, apaçık ortadadır ki, 
sosyalist  yazının  eleştirisi,  bugün  için  yetersiz  kalıyor,  çünkü  bu  ancak  1847'ye  kadar 
uzanıyor;  aynı  zamanda,  komünistlerin  çeşitli  muhalefet  partileriyle  olan  ilişkileri 
konusundaki  sözler  (Bölüm  IV),  ilke  olarak  hâlâ  doğru  olmakla  birlikte,  pratik  olarak 
eskimişlerdir, çünkü siyasal durum tamamıyla değişmiştir ve tarihsel gelişim orada sayılan 
siyasal partilerin büyük bir kısmını yeryüzünden silip götürmüştür.
      Bununla birlikte, Manifesto, üzerinde artık hiç bir değişiklik yapma hakkımız olmayan 
tarihsel bir belge haline gelmiştir. Belki de ileride, 1847'den günümüze dek olan boşluğu 
dolduran bir giriş ile birlikte, bir başka baskı çıkabilir; bu yeniden basım, bize bunu yapma 
zamanı bırakmayacak kadar ani oldu.

Londra, 24 Haziran 1872 KARL MARX        FRİEDRİCH ENGELS

1872'de Leipzig'de çıkan
Almanca baskı için
Marx ve Engels tarafından
yazılmıştır



1882 RUSÇA BASKIYA ÖNSÖZ

      Komünist  Parti  Manifestosu'nun Bakunin’in  çevirisiyle  yapılan  ilk  Rusça  baskısı,  
Kolokol[8] basımevi tarafından altmışların[7] başlarında yayınlandı. O sıralar Batı, buna 
(Manifesto'nun Rusça baskısına), yalnızca yazınsal bir ilgi gösterdi. Böyle bir görüş bugün 
olanaksızdır.
      Proleter hareketin o sıralar (Aralık 1847) hâlâ ne denli sınırlı bir alanı kapsadığını,  
Manifesto'nun  son  kesimi  -komünistlerin  çeşitli  ülkelerdeki  çeşitli  muhalefet  partileri 
karşısındaki  konumu-  en  açık  bir  biçimde  gösteriyor.  Burada  özellikle  yer  almayanlar 
Rusya ve Birleşik Devletler'dir. Bu, Rusya'nın tüm Avrupa gericiliğinin son büyük yedeğini 
oluşturduğu,  Birleşik  Devletler'in  göç  yoluyla  Avrupa'nın  proleter  güç  fazlasını  emdiği 
sıralardı. Her iki ülke de, Avrupa'ya hammaddeler sağlıyor ve, aynı zamanda da, onun sınai 
ürünleri için bir pazar oluşturuyorlardı. O sıralar, her ikisi de, bu nedenle, şu ya da bu 
şekilde, mevcut Avrupa düzeninin temel dayanaklarıydılar.
      Ama durum bugün ne kadar da farklı! Rekabeti ile Avrupa'daki -büyüklü küçüklü- 
toprak mülkiyetinin temellerini sarsan devasa bir tarımsal üretim için Avrupa göçü, Kuzey 
Amerika  için  pek  uygundu.  Buna  ek  olarak,  bu,  Birleşik  Devletler'e,  muazzam  sınai 
kaynaklarını, Batı Avrupa'nın ve özellikle İngiltere'nin bugüne dek varolan sınai tekelini 
kısa zamanda kıracak bir enerjiyle ve ölçekte kullanma olanağını da verdi. Her iki durum 
da,  bizzat Amerika üzerinde, devrimci bir  tepki  yaratıyor.  Tüm siyasal  yapının temelini 
oluşturan  çiftçilerin  küçük  ve  orta  boy  toprak  mülkiyetleri,  dev  çiftliklerin  rekabeti 
karşısında adım adım çöküyor; aynı anda, sanayi kesimlerinde ilk kez bir proletarya kitlesi 
ve müthiş bir sermaye yoğunlaşması gelişiyor.
      Ya Rusya! 1848-49 Devrimi sırasında, yalnızca Avrupalı hükümdarlar (prensler) değil,  
Avrupa burjuvazisi de, henüz uyanmaya başlayan proletarya karşısında tek kurtuluşlarını 
Rus  müdahalesinde  buldular.  Çar,  Avrupa  gericiliğinin  başı  ilân  edildi.  Bugün  ise, 
Gaçina'da,[9]  devrimin  savaş  tutsağıdır,  ve  Rusya  ise,  Avrupa'daki  devrimci  eylemin 
öncüsü durumundadır.
      Komünist  Manifesto'nun  amacı,  modern  burjuva  mülkiyetinin  yaklaşmakta  olan 
kaçınılmaz  çözülüşünü ilân  etmekti.  Ama Rusya'da,  hızla  gelişen  kapitalist  vurguna  ve 
henüz gelişmekte olan burjuva toprak mülkiyetine karşılık, toprağın yarısından fazlasına 
köylülerin  ortaklaşa  sahip  olduklarını  görüyoruz.  Şimdi  sorun  şudur:  Büyük  çapta 
zayıflamış olsa bile, gene de, ilkel bir ortak toprak sahipliği biçimi olan Rus obşina'sı,[1*] 
doğrudan doğruya komünist ortak mülkiyetin üst biçimine geçebilir mi? Ya da, tersine, 
ilkönce, Batının tarihsel evrimini oluşturan aynı çözülme sürecinden mi geçmelidir?
      Buna bugün verilebilecek tek yanıt şudur: Eğer Rus Devrimi, Batıdaki bir proleter 
devriminin  habercisi  olur,  ve  bunlar,  böylelikle,  birbirlerini  tamamlarlarsa,  Rusya'daki 
mevcut ortak toprak sahipliği, komünist bir gelişmenin başlangıç noktası olabilir.

Londra, 21 Ocak 1882 KARL MARX        FRİEDRİCH ENGELS

1882'de Cenevre'de çıkan
Manifesto'nun
İkinci Rusça baskısında
yayınlanmıştır



1883 ALMANCA BASKIYA ÖNSÖZ

      Bu  baskının  önsözünü,  ne  yazık  ki,  tek  başıma  imzalamak  zorundayım.  Marx,  
Avrupa'nın ve Amerika'nın tüm işçi sınıfının herhangi  bir başka kişiye olduğundan çok 
daha  fazla  şey  borçlu  olduğu  bu  adam,  Highgate  Mezarlığında  yatıyor  ve  mezarının 
üstünde  ilk  çimler  büyümeye  başladı  bile.  Manifesto'yu  gözden  geçirmek  ya  da 
eksikliklerini gidermek, onun ölümünden sonra, hele hiç düşünülemez. Bu yüzden, burada, 
şu, noktaları vurgulayarak belirtmeyi daha da gerekli buluyorum:
      Manifesto'ya egemen olan temel düşünce —iktisadi üretimin ve her tarihsel dönemin 
buradan  çıkan  toplumsal  yapısının,  o  dönemin  siyasal  ve  fikir  tarihinin  temellerini 
oluşturduğu; bunun sonucu olarak, (ilkel komünal toprak mülkiyetinin çözülüşünden bu 
yana) tüm tarihin bir sınıf savaşımları tarihi, sömürülen ile sömüren arasındaki, toplumsal 
gelişmenin  çeşitli  aşamalarında  egemen  olunan  ile  egemen  olan  sınıflar  arasındaki 
savaşımların tarihi  olduğu;  ne  var  ki,  bu savaşımın,  şimdi,  sömürülen ve ezilen sınıfın 
(proletaryanın),  aynı  zamanda  toplumun  tümünü  sömürüden,  ezilmekten  ve  sınıf 
savaşımlarından sonsuza dek kurtarmaksızın, onu sömüren ve ezen sınıftan (burjuvaziden) 
kendisini  artık  kurtaramayacağı  bir  aşamaya  ulaştığı  düşüncesi—  bu  temel  düşünce, 
yalnızca ve tamamıyla Marx'a aittir.[2*]
      Bunu, daha önce de, birçok kez belirttim; ne var ki, bunun bizzat Manifesto'nun önünde 
de yer alması şimdi özellikle zorunludur.

Londra, 28 Haziran 1883         FRİEDRİCH ENGELS

Manifesto'nun 1883'te
Hottingen-Zurich'te çıkan
Almanca baskısında yayınlanmıştır.



1890 ALMANCA BASKIYA ÖNSÖZ

      Yukardakilerin[3*]  yazılışından  bu  yana  Manifesto'nun  yeni  bir  Almanca  baskısı 
zorunlu hale geldi ve Manifesto'ya ilişkin olarak burada sözü edilmesi gereken pek çok şey 
de oldu.
      İkinci bir —Vera Zasuliç'in yaptığı— Rusça çeviri, 1882'de Cenevre'de çıktı; bu baskının 
önsözü  Marx  ve  benim  tarafımdan  yazılmıştı.  Ne  yazık  ki,  özgün  Almanca  elyazması 
kaybolmuştur, bu yüzden Rusçasından tekrar çevirmem gerekiyor, ki bununla metin bir 
şey kazanacak değildir. Orada şöyle deniliyor: [... ][4*]
      Hemen  hemen  aynı  sırada,  Cenevre'de,  bir  yeni  Lehçe  çevirisi  çıktı:  Manifest 
Komunistyczny.
      Ayrıca,  Danimarka  dilinde  bir  yeni  çevirisi  de,  1885'te  Kopenhag'da,  "Sozial-
Demokratisk Bibliotek"te çıktı. Ne yazık ki, çeviri tam değildir; çevirene güçlük çıkardığı 
anlaşılan bazı önemli pasajlar atlanmıştır ve ayrıca, şurada burada, dikkatsizlik belirtileri 
görülmektedir ki, bunlar çok daha rahatsız edicidir, çünkü eğer çevirmen biraz daha çaba 
gösterseydi kusursuz bir iş çıkartabilirdi.
      Bir yeni Fransızca çevirisi 1886'da Paris'te Le Socialiste'de çıktı;  bu, o güne kadar 
çıkmış olanların en iyisidir.
      Bu çeviriye dayanılarak, aynı yıl İspanyolca bir çevirisi ilkin Madrid'de, El Socialista'da  
çıktı, sonra da broşür olarak yayımlandı: Manifesto del Partido Comunista por Carlos Marx 
y F. Engels, Madrid, Administracinón de El Socialista, Hernán Cortéas 8.
      İlgi çekici bir olay olarak da, 1887'de, bir Ermeni çevirmenin elyazmalarının İstanbullu  
bir  yayıncıya  sunulmuş  olduğunu  belirteyim;  ama  adamcağızın  üzerinde  Marx'ın  adı 
bulunan bir şeyi basacak yüreği yoktu ve yazar olarak çevirmenin kendi adını koymasını 
önerdi, ama çevirmen bunu reddetti.
      Aslından  azçok  farklı  Amerikan  çevirilerinden  birinin,  ve  derken  bir  başkasının 
İngiltere'de birçok kez basılmasından sonra, nihayet aslına uygun bir çeviri 1888 yılında 
çıktı. Bu çeviri dostum Samuel Moore tarafından yapılmıştı ve baskıya gönderilmeden önce 
üzerinden birlikte bir kez daha geçtik. Başlığı şöyledir: Manifesto of the Communist Party, 
by Karl Marx and Frederick Engels. Authorized English Translation, edited and annotated 
by  Frederick  Engels,  1888.  London,  William Reeves,  185  Fleet  St.  E.  C..  Oradakı  bazı 
notları bu baskıya da aldım.
      Manifesto'nun kendisine ait bir yaşam öyküsü vardır. Çıktığında bilimsel sosyalizmin 
(ilk önsözde[5*] sözü edilen çevirilerin de tanıtladığı gibi) o sıralar hâlâ sayıca hiç de fazla 
olmayan  öncüsü  tarafından  coşkuyla  karşılanan  Manifesto,  Haziran  1848'de  Paris 
işçilerinin yenilgileriyle  birlikte başlayan gericilik tarafından, çok geçmeden, arka plana 
itildi  ve nihayet Kasım 1852'de,[10] Köln Komünistlerinin mahküm edilmeleriyle,  "yasa 
uyarınca",  aforoz  edildi.  Şubat  Devrimi  ile  başlamış  olan  işçi  hareketinin  sahneden 
çekilmesiyle, Manifesto da arka plana geçti.
      Avrupa işçi sınıfı, egemen sınıfların gücüne karşı yeni bir saldırı için yeniden yeterli güç 
topladığında, ortaya Uluslararası İşçi Birliği çıktı. Amacı, Avrupa'nın ve Amerika'nın tüm 
militan işçi  sınıfını  tek bir  büyük ordu içinde kaynaştırmaktı.  Bu yüzden, Manifesto'da 
ortaya  konmuş  bulunan  ilkelerden  hareket  edemezdi.  İngiliz  sendikalarına,  Fransız, 
Belçika,  İtalyan  ve  İspanyol  prudoncularına  ve  Alman  lasalcılarına[6*]  kapıları 
kapamayacak  bir  programa  sahip  olmak  zorundaydı.  Bu  program  —Enternasyonalin 
Tüzüğünün  girişi—  Bakunin'in  ve  anarşistlerin  bile  teslim  ettikleri  bir  ustalıkla  Marx 
tarafından hazırlanmıştı. Manifesto'da ortaya konmuş bulunan düşüncelerin nihai zaferi 
için Marx, yalnızca ve tamamıyla işçi  sınıfının eylem birliği  ve tartışma sonucu zorunlu 
olarak göstereceği  fikri  gelişmeye güveniyordu.  Sermayeye karşı  savaşımdaki  olaylar  ve 
iniş-çıkışlar,  başarılardan  çok  yenilgiler,  savaşçılara,  o  güne  kadarki  her  derde  deva 
düşüncelerinin  yetersizliğini  göstermemezlik  ve  zihinlerini  de,  işçilerin  kurtuluşu  için 



gerekli gerçek koşulların adamakıllı kavranmasına daha açık hale getirmemezlik edemezdi. 
Ve  Marx  haklıydı.  Enternasyonalin  dağıtıldığı  1847'deki  işçi  sınıfı,  kurulduğu 
1864'tekinden  tamamıyla  farklıydı.  Latin  ülkelerindeki  prudonculuk  ile  Almanya'daki 
özgül  lasalcılık  ölmekteydi,  ve  zamanın  katmerli  tutucu  İngiliz  sendikaları,  1887'de, 
yaptıkları Swansea Kongresi'nin başkanının,[7*] onlar adına, "Kıta sosyalizmi bizim için 
korkunçluğunu yitirmiştir" diyebileceği noktaya giderek yaklaşıyorlardı. Oysa 1887'de, Kıta 
sosyalizmi,  hemen  tamamıyla,  Manifesto'da  sunulan  teoriden  ibaretti.  Böylece, 
Manifesto'nun tarihi, bir ölçüde, 1848'den bu yanaki modern işçi sınıfı hareketinin tarihini 
yansıtmaktadır.  Şu  anda  Manifesto,  kuşkusuz  ki,  tüm  sosyalist  yazının  en  yaygın,  en 
uluslararası ürünüdür, Sibirya'dan Kaliforniya'ya dek tüm ülkelerin milyonlarca işçisinin 
ortak programıdır.
      Ama,  çıktığında,  gene  de,  ona  sosyalist  Manifesto  diyemezdik.  1847'de,  sosyalist  
denilince, iki tür insan anlaşılıyordu. Bir yanda çeşitli ütopik sistemlerin yandaşları vardı, 
özellikle,  o  tarihte  her  ikisi  de  salt  mezhep  durumuna  düşüp  giderek  ölmekte  olan 
İngiltere'deki ovıncılar ile Fransa'daki furiyeciler. Öte yanda ise, toplumsal bozuklukları 
çeşitli her derde deva yollarla, her türden bölük-pürçük çalışmalarıyla, sermayeye ve kâra 
hiç bir zarar vermeksizin gidermek isteyen çok çeşitli türden toplumsal şarlatanlar. Her iki  
durumda da, işçi hareketinin dışında duran ve daha çok "eğitim görmüş" sınıflardan destek 
arayanlar. Ama, işçi sınıfının salt siyasal devrimlerin yeterli olmadığına inanan, toplumun 
köklü bir biçimde yeniden inşaasını isteyen kesimi, kendisine o sıra komünist diyordu. Bu 
henüz yontulmamış, yalnızca içgüdüsel ve çoğu kez de biraz kaba bir komünizmdi. Ama, 
gene  de,  ortaya  iki  ütopyacı  komünizm  sistemini,  Fransa'da  Cabet'nin  "İkaryan" 
komünizmini,  ve  Almanya'da  da  Weitling'inkini  çıkartacak  kadar  güçlüydü.  1847'de, 
sosyalizm bir burjuva hareketi, komünizm ise bir işçi sınıfı hareketi anlamına geliyordu. 
Sosyalizm,  hiç  değilse  Kıtada,  çok saygıdeğerdi,  komünizm için  ise,  durum bunun tam 
tersiydi.  Ve "işçilerin  kurtuluşu  işçi  sınıfının  kendi  eseri  olmalıdır"[11]  kanısını  daha o 
sıralar  kesinlikle  taşıyor  olduğumuzdan,  bu  iki  addan  hangisini  seçmemiz  gerektiği 
konusunda hiç bir duraksama gösteremezdik. O günden beri bunu yadsımak da aklımızdan 
geçmiş değildir.
      "Bütün  ülkelerin  işçileri,  birleşiniz!"  Ama,  kırkiki  yıl  önce  proletaryanın  kendi 
istemleriyle  ortaya  çıktığı  ilk  Paris  Devriminin  arifesinde  bu  sözleri  dünyaya 
duyurduğumuzda, buna çok az ses karşılık verdi. Bununla birlikte, 28 Eylül 1864'te Batı 
Avrupa  ülkelerinin  çoğunun  proleterleri,  şanlı  anılara  sahip  Uluslararası  İşçi  Birliğini 
kurmak üzere birleştiler. Entemasyonalin kendisinin ancak dokuz yıl yaşadığı doğrudur. 
Ama  onun  yarattığı  bütün  ülkelerin  proleterlerinin  ölümsüz  birliğinin  hâlâ  yaşamakta 
olduğunun  ve  her  zamankinden  daha  güçlü  yaşamakta  olduğunun  en  iyi  tanıtı 
günümüzdür.  Çünkü  şu  satırları  yazmakta  olduğum  bugün,[12]  Avrupa  ve  Amerika 
proletaryası, ilk kez seferber edilmiş olan, tek bir ordu olarak, tek bir bayrak altında, tek bir 
ivedi amaç için —1866'da Enternasyonalin Cenevre Kongresi, ve gene 1889'da Paris İşçi 
Kongresi tarafından ilân edildiği gibi, sekiz saatlik normal işgününün yasalaşması için— 
seferber edilmiş olan savaş kuvvetlerini gözden geçiriyor. Ve bugünkü görkemli gösteri, 
bütün  ülkelerin  kapitalistlerine  ve  toprakbeylerine,  bütün  ülkelerin  işçilerinin  bugün 
gerçekten de birleşmiş oldukları gerçeğini gösterecektir.
      Bir de Marx bunu kendi gözleriyle görebilmek için hâlâ yanımda olsaydı!

Londra, 1 Mayıs 1890         FRİEDRİCH ENGELS

Manifesto'nun
1890'da Londra'da çıkan
Almanca baskısında
yayınlanmıştır



1892 LEHÇE BASKIYA ÖNSÖZ

      Komünist Manifesto'nun yeni bir Lehçe baskısının zorunlu hale gelmiş olması, çeşitli 
düşüncelere yolaçmaktadır.
      Birincisi,  Manifesto'nun,  son  zamanlarda,  Avrupa  kıtasında  büyük  sanayiin 
gelişmesinin bir göstergesi haline gelmiş olması dikkate değerdir. Belirli bir ülkede büyük 
sanayiin genişlemesi oranında o ülkenin işçileri  arasında,  işçi  sınıfı  olarak,  mülk sahibi 
sınıflar  karşısındaki  konumları  konusunda  aydınlanma  özlemi  de  büyümekte,  sosyalist 
hareket bunlar arasında yaygınlaşmakta ve Manifesto'ya olan talep artmaktadır. Böylece, 
yalnızca işçi  hareketinin durumu değil,  büyük sanayiin gelişme derecesi de, her ülkede, 
Manifesto'nun  o  ülke  dilinde  dağıtılan  nüsha  sayısıyla  oldukça  doğru  bir  biçimde 
ölçülebilir.
      Buna göre, bu yeni Lehçe baskı, Polonya sanayiinde kesin bir ilerlemeyi göstermektedir. 
Ve on yıl  önce yayınlanmış baskısından bu yana bu ilerleme gerçekten de olmuştur, bu 
konuda  hiç  bir  kuşkuya  yer  olamaz.  Rus  Polonyası,  Kongre  Polonyası,[13]  Rus 
imparatorluğunun  büyük  sanayi  bölgesi  haline  gelmiştir.  Rusya'nın  büyük  sanayiinin 
gelişigüzel  dağılmış  olmasına  karşılık  —bir  kısmı  Finlandiya  Körfezi  civarına,  diğeri 
merkeze (Moskova ve Vladimir),  bir  üçüncüsü Karadeniz ve Hazer denizi  kıyılarına,  ve 
diğerleri de başka yerlere dağılmıştır—, Polonya sanayii, nispeten küçük bir alan içerisine 
sıkışmıştır ve böylesine bir yoğunlaşmadan ileri gelen üstünlüklere ve sakıncalara sahiptir. 
Rakip Rus fabrikatörleri, Polonyalıları ruslaştırma arzusuyla yanıp tutuşuyor olmalarına 
karşın,  Polonya'ya  karşı  koruyucu  gümrükler  isteminde  bulunmakla,  bu  üstünlükleri 
kabullenmiş  oldular.  Sakıncalar  —Polonyalı  fabrikatörler  ve  Rus  hükümeti  açısından— 
kendilerini,  sosyalist  düşüncelerin  Polonyalı  işçiler  arasında  hızla  yayılışında  ve 
Manifesto'ya olan talebin büyümesinde de göstermektedir.
      Ama Polonya sanayiinin Rusya'nınkini geride bırakan hızlı  gelişimi, kendi payına, 
Polonya  halkının  tükenmez yaşam gücünün yeni  bir  kanıtı  ve  yaklaşmakta  olan  ulusal 
kurtuluşunun yeni bir güvencesidir. Ve bağımsız güçlü bir Polonya'nın yeniden kurulması 
yalnızca Polonyalıları değil, hepimizi ilgilendiren bir sorundur. Avrupa ulusları arasında 
içtenlikli  bir  uluslararası  işbirliği,  ancak  eğer  bu  ulusların  herbiri  kendi  ülkelerinde 
tamamıyla özerkseler olanaklıdır.
      Sonuç  olarak,  burjuvazinin  işinin  proletarya  bayrağı  altında  proleter  savaşçılara 
yaptırmakla  kalmış  olan  1848 Devrimi,  vasiyetnamesinin  icracıları  Louis  Bonaparte  ve 
Bismarck'ın  aracılığıyla,  İtalya'nın,  Almanya'nın  ve  Macaristan'ın  da  bağımsızlığını 
sağlamıştır; ama 1792'den bu yana devrim için bu üçünün birarada yaptıklarından daha 
çoğunu yapmış olan Polonya,  1863'te on kat daha büyük Rus kuvveti  karşısında boyun 
eğdiğinde, tek başına bırakılmıştı. Soyluluk, Polonya'nın bağımsızlığını ne koruyabilir ne 
de tekrar elde edebilirdi; bugün ise bu bağımsızlık, burjuvazi için en azından önemsizdir. 
Ama bu Avrupa uluslarının uyumlu işbirliği için gene de bir zorunluluktur.[8*] Bu, ancak 
genç Polonya proletaryası tarafından elde edilebilir, ve ancak bu ellerde güvenlik içinde 
bulunur.  Çünkü  Polonya'nın  bağımsızlığına  Avrupa'nın  geriye  kalan  işçileri  de,  bizzat 
Polonyalı işçiler kadar gerek duyuyorlar.

Londra, 10 Şubat 1892         FRİEDRİCH ENGELS

Przedswit, 27 Şubat 1892,
n° 35, ve K. Marx i F. Engels,
Manifest Komunistyczny,
Londyn, 1892'de yayınlanmıştır



1893 İTALYANCA BASKIYA ÖNSÖZ

İtalyan Okura

      Komünist  Parti  Manifestosu'nun  yayınlanışının,  18  Mart  1848  ile,  o  güne  dek 
bölünmelerle ve iç çelişmelerle zayıflamış ve böylece yabancı egemenlik altına düşmüş, biri 
Avrupa kıtasının, ötekisi Akdeniz'in merkezinde yer alan iki ulusun silahlı ayaklanmaları 
olan  Milano  ve  Berlin  devrimleri  ile  çakıştığı  söylenebilir.  İtalya'nın  Avusturya 
İmparatoruna bağımlı olmasına karşılık, Almanya Rus çarının, daha dolaylı olsa bile daha 
az etkin olmayan boyunduruğu altına girdi.  18 Mart 1848'in sonuçları,  hem İtalya'yı  ve 
hem de Almanya'yı bu yüzkarasından kurtardı; bu iki büyük ulus, 1848'den 1871'e kadar 
geçen  zaman  içerisinde  yeniden  kurulabilmişler  ve  her  nasılsa  kendi  başlarına 
kalabilmişlerse,  bu,  Karl  Marx'in  dediği  gibi,  1848 Devrimini  bastıranların,  kendilerine 
karşın gene de bu devrimin vasiyetnamesinin icracıları olmaları sayesindedir.
      Bu devrim her yerde işçi sınıfının eseri olmuştur; barikatları kuran ve bunu hayatıyla 
ödeyen  işçi  sınıfıydı.  Hükümeti  devirmekteki  niyeti,  açıkça,  burjuva  rejimini  devirmek 
olanlar  yalnızca  Paris  işçileriydi.  Ama,  kendi  sınıfları  ile  burjuvazi  arasındaki  onmaz 
uzlaşmaz karşıtlığın bilincinde olsalar bile, gene de, ne ülkenin ekonomik gelişmesi, ne de 
Fransız işçi  kitlesinin zihinsel gelişmesi,  henüz toplumsal bir yeniden kuruluşu olanaklı 
kılacak aşamaya ulaşmış değildi. Bu nedenle, devrimin meyvelerini toplayan, son tahlilde, 
kapitalist  sınıf  oldu.  Öteki  ülkelerde,  İtalya'da,  Almanya'da,  Avusturya'da,  işçiler,  daha 
baştan,  burjuvaziyi  iktidara  getirmekten  başka  bir  şey  yapmadılar.  Ama  herhangi  bir 
ülkede  ulusal  bağımsızlık  olmadıkça,  burjuvazinin  egemenliği  olanaksızdır.  Bu  yüzden, 
1848 Devrimi,  o  zamana dek birlik  ve  özerklikten  yoksun bulunan uluslara,  kendisiyle 
birlikte, birlik ve özerklik getirmek zorunda kaldı: İtalya'ya, Almanya'ya, Macaristan'a. Sıra 
Polonya'ya da gelecektir.
      Böylece, 1848 Devrimi bir sosyalist devrim olmamışsa da, bunun için yol açmış, ortam 
hazırlamıştır.  Büyük sanayiin  bütün ülkelerde  gelişmesiyle  birlikte,  burjuva  rejimi,  son 
kirkbeş yıl içerisinde, ortaya, her yerde, kalabalık, yoğun ve güçlü bir proletarya çıkardı. 
Böylece,  Manifesto'nun  dilini  kullanacak  olursak,  kendi  mezar  kazıcılarını  yarattı.  Her 
ülkenin özerkliği  ve  birliği  sağlanmadıkça,  proletaryanın uluslararası  birliğini  ya  da  bu 
ulusların ortak amaçlara doğru barışçı  ve akılcı  bir işbirliğini  gerçekleştirmek olanaksız 
olacaktır.  İtalyan, Macar, Alman, Polonyalı ve Rus işçilerin 1848 öncesi siyasal koşullar 
altında uluslararası eylem ortaklığı yaptıklarını düşünün bir!
      Böylece, 1848'de verilen savaşlar boşuna verilmemişlerdir. Bizi o devrimci dönemden 
ayıran kırkbeş yıl  da boşa gitmemiştir.  Meyveler olgunlaşıyor, ve benim bütün dileğim, 
Manifesto'nun ilk yayınlanışı nasıl uluslararası devrimin habercisi olduysa, bu İtalyanca 
çevirinin yayınlanışının da İtalyan proletaryasının zaferinin habercisi olabilmesidir.
      Manifesto, kapitalizmin geçmişte oynadığı devrimci rolün tam hakkını vermektedir. İlk 
kapitalist ulus İtalya idi. Feodal ortaçağın sonuna ve modern kapitalist çağın başlangıcına, 
dev bir kişi damgasını vurdu: hem ortaçağın son şairi ve hem de modern zamanların ilk 
şairi  bir İtalyan, Dante. 1300'de olduğu gibi, bugün de, yeni bir tarihsel çağ yaklaşıyor. 
İtalya, bize, bu yeni, proleter çağın doğuş anına damgasını vuracak yeni Dante'yi verecek 
mi?

Londra, 1 Şubat 1893         FRİEDRİCH ENGELS

Karlo Marx e Federico Engels,
Il Manifesto del Partito Comunista,
Milano 1893'te yayınlamıştır



KOMÜNİST PARTİSİ MANİFESTOSU[1]

      Avrupa'da bir hayalet dolaşıyor — Komünizm hayaleti. Eski Avrupa'nın bütün güçleri  
bu hayaleti  defetmek üzere  kutsal  bir  ittifak içine  girdiler:  Papa ile  çar,  Metternich ile 
Guizot, Fransız radikalleri ile Alman polis ajanları.
      Muhalifleri tarafından komünist olmakla suçlanmamış muhalefet partisi nerede vardır? 
Bu lekeleyici komünizm suçlamasını, daha ilerici muhalefet partilerine olduğu kadar, gerici 
hasımlarına karşı da gerisin geriye fırlatmamış muhalefet nerede vardır?
      Bu olgudan iki şey çıkıyor:
      I. Komünizmin kendisi, daha şimdiden, bütün Avrupa güçleri tarafından bir güç olarak  
tanınmıştır.
      II. Komünistlerin açıkça, tüm dünyanın karşısında, görüşlerini, amaçlarını, eğilimlerini  
yayınlamalarının  ve  bu  Komünizm  Hayaleti  masalına  partinin  kendi  Manifestosu  ile 
karşılık vermelerinin zamanı çoktan gelmiştir.
      Bu  amaçla,  çeşitli  milliyetlerden  komünistler,  Londra'da  toplanmışlar  ve  İngiliz,  
Fransız, Alman, İtalyan, Flemenk ve Danimarka dillerinde yayınlanmak üzere, aşağıdaki 
Manifestoyu kaleme almışlardır.

I. BURJUVALAR VE PROLETERLER [1*]

      Şimdiye kadarki bütün toplumların tarihi,[2*] sınıf savaşımları tarihidir.
      Özgür insan ile köle, patrisyen ile pleb, bey ile serf,  lonca ustası[3*] ile kalfa, tek 
sözcükle, ezen ile ezilen birbirleriyle sürekli karşı-karşıya gelmişler, kesintisiz, kimi zaman 
üstü örtülü, kimi zaman açık bir savaş, her keresinde ya toplumun tümüyle devrimci bir 
yeniden kuruluşuyla, ya da çatışan sınıfların birlikte mahvolmalarıyla sonuçlanan bir savaş 
sürdürmüşlerdir.
      Tarihin daha önceki çağlarında, hemen her yerde, çeşitli zümreler halinde karmaşık bir 
toplum düzeni,  çok çeşitli  bir  toplumsal mevki  derecelenmesi  buluyoruz.  Eski  Roma'da 
patrisyenleri,  şövalyeleri,  plebleri,  köleleri;  ortaçağda  feodal  beyleri,  vasalları,  lonca 
ustalarını,  kalfaları,  çırakları,[4*]  serfleri;  bu  sınıfların  hemen  hepsinde,  gene,  alt 
derecelenmeleri görüyoruz.
      Feodal toplumun yıkıntıları arasından uç vermiş olan modern burjuva toplumu, sınıf 
karşıtlıklarını ortadan kaldırmadı. Yeni sınıflar, yeni baskı koşulları, eskilerin yerine yeni 
savaşım biçimleri getirmekle kaldı.
      Ne var ki, bizim çağımızın, burjuvazinin çağının ayırıcı özelliği, sınıf karşıtlıklarını 
basitleştirmiş  olmasıdır.  Tüm  toplum,  giderek  daha  çok  iki  büyük  düşman  kampa, 
doğrudan  birbirlerinin  karşısına  dikilen  iki  büyük  sınıfa  bölünüyor:  Burjuvazi  ve 
Proletarya.
      Ortaçağın serflerinden, ortaya, ilk kentlerin ayrıcalıklı kentlileri çıktı. Bu kentlilerden 
de burjuvazinin ilk öğeleri gelişti.
      Amerika'nın keşfi, Ümit Burnu'nun dolaşılması, ortaya çıkmakta olan burjuvazi için 
yeni  alanlar  açtı.  Doğu  Hindistan  ve  Çin  pazarları,  Amerika'nın  sömürgeleştirilmesi, 
sömürgelerle  ticaret,  değişim  araçlarındaki  ve  genel  olarak  metalardaki  artış,  ticarete, 
gemiciliğe, sanayie o güne dek görülmemiş bir atılım, ve böylelikle, çöküş halindeki feodal 
toplumunun devrimci öğesine de hızlı bir gelişim getirdi.



      Sınai üretimin kapalı loncalar tarafından tekelleştirildiği feodal sanayi sistemi,[5*] yeni 
pazarların büyüyen gereksinmelerine artık yetmiyordu. Onun yerini manüfaktür sistemi 
aldı.  Lonca  ustaları  imalâtçı  orta  sınıf[6*]  tarafından  bir  kenara  itildiler;  farklı  lonca 
birlikleri arasındaki işbölümü, tek tek her atölye içindeki işbölümü karşısında yok oldu.
      Bu arada, pazarlar durmaksızın büyümeye, talep durmaksızın yükselmeye devam etti.  
Manüfaktür  bile  artık  yeterli  değildi.  Bunun  üzerine,  buhar  ve  makine,  sınai  üretimi 
devrimcileştirdi.  Manüfaktürün  yerini  dev  modern  sanayi,  sanayici  orta  sınıfın  yerini, 
sanayici milyonerler, tüm sanayi ordularının önderleri, modern burjuvazi aldı.
      Modern sanayi,[7*] Amerika'nın keşfinin temellerini attığı dünya pazarını kurdu. Bu 
pazar, ticarete, gemiciliğe, kara ulaştırmacılığına büyük bir gelişme kazandırdı. Bu gelişme 
de,  sanayiin  yayılmasını  etkiledi;  ve  sanayiin,  ticaretin,  gemiciliğin,  demiryollarının 
genişlemesine  orantılı  olarak,  burjuvazi  de  aynı  oranda  gelişti,  sermayesini  artırdı  ve 
ortaçağdan kalma bütün sınıfları geri plana itti.
      Böylece, modern burjuvazinin kendisinin, nasıl uzun bir gelişim yolunun, üretim ve 
değişim biçimlerindeki bir dizi devrimlerin ürünü olduğunu görüyoruz.
      Burjuvazinin gösterdiği  her gelişmeye,  bu sınıfın[8*] buna denk düşen bir  siyasal 
ilerlemesi  eşlik  etti.  Feodal  soyluluğun  egemenliği  altında  ezilen  bir  sınıf,[9*]  ortaçağ 
komününde[10*]  silahlı  ve  kendi  kendini  yöneten  bir  topluluk  olan;  şurada  bağımsız 
kentsel cumhuriyet (İtalya ve Almanya'da olduğu gibi), burada monarşinin vergi mükellefi 
"üçüncü  katman"  olan  (Fransa'da  olduğu  gibi),[11*]  daha  sonraları,  asıl  manüfaktür 
döneminde, soyluluğa karşı bir denge unsuru olarak ya yarı-feodallere[12*] ya da mutlak 
monarşiye  hizmet  eden  ve,  aslında,  genel  olarak  büyük  monarşilerin  temel  taşı  olan 
burjuvazi,  en  sonunda,  modern  sanayiin  ve  dünya  pazarının  kurulmasından  bu  yana, 
modern temsili devlette siyasal egemenliği tamamıyla ele geçirdi.
      Modern devletin yönetimi, tüm burjuvazinin ortak işlerini yöneten bir komiteden başka 
bir şey değildir.
      Burjuvazi tarihte son derece devrimci bir rol oynadı.
      Burjuvazi,  üstünlüğü ele geçirdiği[13*] her yerde, bütün feodal,  ataerkil,  romantik 
ilişkilere  son  verdi.  İnsanı  "doğal  efendiler"ine  bağlayan  çok  çeşitli  feodal  bağları 
acımasızca kopardı, ve insan ile insan arasında, çıplak öz-çıkardan, katı "nakit ödeme"den 
başka hiç bir bağ bırakmadı. Dinsel tutkuların, şövalyece coşkunun, darkafalı duygusallığın 
en  ilâhi  vecde  gelmelerini,  bencil  hesapların  buzlu  sularında  boğdu.  Kişisel  değeri, 
değişim-değerine indirgedi, ve sayısız yokedilemez ayrıcalıklı özgürlüklerin yerine, o tek 
insafsız  özgürlüğü,  ticaret  özgürlüğünü  koydu.  Tek  sözcükle,  dinsel  ve  siyasal 
yanılsamalarla perdelenmiş sömürünün yerine, açık,  utanmaz, dolaysız,  kaba sömürüyü 
koydu.
      Burjuvazi, şimdiye dek saygı duyulan ve saygılı bir korkuyla bakılan bütün mesleklerin 
halelerini söküp attı. Doktoru, avukatı, rahibi, şairi, bilim adamını kendi ücretli emekçisi 
durumuna getirdi.
      Burjuvazi, aile ilişkisindeki duygusal peçeyi yırtıp attı ve bunu salt bir para ilişkisine 
indirgedi.
      Burjuvazi, gericilerin o çok hayran oldukları ortaçağın kaba kuvvet gösterisinin nasıl en 
hareketsiz tembelliğin bir tamamlayıcısı olduğunu açığa çıkardı. İnsan faaliyetinin neler 
yaratabileceğini ilk gösteren o oldu. Mısır piramitlerini, Roma'nın su kemerlerini ve Gotik 
katedralleri kat be kat aşan şaheserler yarattı; daha önceki bütün tarihsel göçleri ve haçlı 
seferlerini gölgede bırakan seferler düzenledi.
      Burjuvazi,  üretim  araçlarını,  ve  böylelikle  üretim  ilişkilerini  ve,  onlarla  birlikte,  
toplumsal ilişkilerin tümünü sürekli devrimcileştirmeksizin varolamaz. Daha önceki bütün 
sanayici sınıfların ilk varlık koşulu, bunun tersine, eski üretim biçimlerinin değişmeksizin 
korunmasıydı.  Üretimin  sürekli  altüst  oluşu,  bütün  toplumsal  koşullardaki  düzenin 
kesintisiz  bozuluşu,  sonu  gelmez  belirsizlik  ve  hareketlilik,  burjuva  çağını  bütün  daha 
öncekilerden ayırdeder. Bütün sabit, donmuş ilişkiler, beraberlerinde getirdikleri eski ve 
saygıdeğer önyargılar ve görüşler ile birlikte tasfiye oluyorlar, bütün yeni oluşmuş olanlar 



kemikleşemeden eskiyorlar. Yerleşmiş olan ne varsa eriyip gidiyor, kutsal olan ne varsa 
lânetleniyor,  ve  insan,  kendi  gerçek  yaşam  koşullarına  ve  hemcinsiyle  olan  ilişkilerine 
nihayet ayık kafa ile bakmak zorunda kalıyor.
      Ürünleri için sürekli genişleyen bir pazar gereksinmesi, burjuvaziyi, yeryüzünün dörtbir 
yanına kovalıyor. Her yerde barınmak, her yere yerleşmek, her yerde bağlantılar kurmak 
zorundadır.
      Burjuvazi,  dünya  pazarını  sömürmekle,  her  ülkenin  üretimine  ve  tüketimine 
kozmopolit  bir  nitelik verdi.  Gericileri  derin kedere boğarak,  sanayiin  ayaklan altından 
üzerinde  durmakta  olduğu  ulusal  temeli  çekip  aldı.  Eskiden  kurulmuş  bütün  ulusal 
sanayiler yıkıldılar ve hâlâ da her gün yıkılıyorlar. Bunlar, kurulmaları bütün uygar uluslar 
için  bir  ölüm-kalım  sorunu  haline  gelen  yeni  sanayiler  tarafından,  artık  yerli 
hammaddeleri  değil,  en  ücra  bölgelerden  getirilen  hammaddeleri  işleyen  sanayiler, 
ürünleri  yalnızca  ülke  içinde  değil,  yeryüzünün  her  kesiminde  tüketilen  sanayiler 
tarafından yerlerinden ediliyorlar.  O ülkenin üretimiyle karşılanan eski gereksinmelerin 
yerini, karşılanmaları uzak ülkelerin ve iklimlerin ürünlerini gerektiren yeni gereksinmeler 
alıyor. Eski yerel ve ulusal kapalılığın ve kendi kendine yeterliliğin yerini,  ulusların çok 
yönlü  ilişkilerinin,  çok  yönlü  karşılıklı  bağımlılığının  aldığını  görüyoruz.  Ve  maddi 
üretimde olan, zihinsel üretimde de oluyor. Tek tek ulusların zihinsel yaratımları, ortak 
mülk haline geliyor. Ulusal tek yanlılık ve darkafalılık giderek olanaksızlaşıyor ve sayısız 
ulusal ve yerel yazınlardan ortaya bir dünya yazını çıkıyor.
      Burjuvazi,  bütün  üretim  araçlarındaki  hızlı  iyileşme  ile,  son  derece  kolaylaşmış 
haberleşme  araçları  ile,  bütün  ulusları,  hatta  en  barbar  olanları  bile,  uygarlığın  içine 
çekiyor. Ucuz meta fiyatları, bütün Çin setlerini yerlebir ettiği, barbarların inatçı yabancı 
düşmanlığını  teslim  olmaya  zorladığı  ağır  toplar  oluyor.  Bütün  ulusları,  yoketme 
tehdidiyle,  burjuva  üretim  biçimini  benimsemeye  zorluyor;  onları  uygarlık  dediği  şeyi 
benimsemeye,  yani  bizzat  burjuva  olmaya  zorluyor.  Tek  sözcükle,  kendi  hayalindekine 
benzer bir dünya yaratıyor.
      Burjuvazi, kırı kentlerin egemenliğine soktu. Çok büyük kentler yarattı, kentsel nüfusu, 
kıra kıyasla, büyük ölçüde artırdı, ve böylece, nüfusun oldukça büyük bir kısmını kırsal 
yaşamın bönlüğünden kurtardı. Kırı nasıl kentlere bağımlı kıldıysa, barbar ve yarı-barbar 
ülkeleri de uygar olanlara, köylü ulusları burjuva uluslara, Doğuyu Batıya bağımlı kıldı.
      Burjuvazi, nüfusun, üretim araçlarının ve mülkiyetin dağınık durumuna giderek daha 
çok son veriyor. Nüfusu biraraya toplamış, üretim araçlarını merkezileştirmiş, ve mülkiyeti 
birkaç  elde  yoğunlaştırmıştır.  Bunun  zorunlu  sonucu,  siyasal  merkezileşme  oldu.  Ayrı 
çıkarlara, yasalara, hükümetlere ve vergi sistemlerine sahip bağımsız ya da birbirleriyle 
gevşek bağlara sahip eyaletler, tek bir hükümete, tek bir hukuk düzenine, tek bir ulusal 
sınıf çıkarına, tek bir sınıra ve tek bir gümrük tarifesine sahip tek bir ulus içinde biraraya 
geldiler.
      Burjuvazi, ancak yüzyılı bulan egemenliği sırasında, daha önceki kuşakların tümünün 
yaratmış olduklarından daha yoğun ve çok daha büyük üretici güç yarattı. Doğa güçlerine 
egemen  olunması,  makine,  kimyanın  sanayie  ve  tarıma  uygulanması,  buharlı  gemiler, 
demiryolları, elektrik telgrafı, koskoca kıtaların tarıma açılması, nehirlerin suyolları haline 
getirilmesi,  yerden  bitercesine  nüfus  çoğalması  toplumsal  emeğin  bağrında  böylesine 
üretici güçlerin yatmakta olduğunu daha önceki hangi yüzyıl sezebilmiştir?
      Şu halde görüyoruz ki: burjuvazinin kendisini onlara dayanarak güçlendirdiği üretim ve 
değişim  araçları,  feodal  toplum  içerisinde  yaratılmışlardır.  Bu  üretim  ve  değişim 
araçlarının  gelişiminin  belirli  bir  aşamasında,  feodal  toplumun  üretimde ve  değişimde 
bulunduğu koşullar, tarımın ve imalât sanayiinin feodal örgütlenmesi, tek sözcükle, feodal 
mülkiyet  ilişkileri,  gelişmiş bulunan üretici  güçlere artık ayak uyduramaz hale geldiler;
[14*] bir o kadar ayakbağı oldular. Bunlar kırılmalıydılar; kırıldılar.
      Bunların yerini, kendisine uygun düşen bir toplumsal ve siyasal yapı ile, ve burjuva 
sınıfının iktisadi ve siyasal egemenliği ile birlikte, serbest rekabet aldı.
      Gözlerimizin önünde buna benzer bir hareket yer alıyor. Kendi üretim, değişim ve 



mülkiyet ilişkileri ile modern burjuva toplumu, böylesine devasa üretim ve değişim araçları 
yaratmış bulunan bu toplum, ölüler diyarının büyüleriyle harekete geçirdiği güçleri artık 
kontrol  edemeyen  büyücüye  benziyor.  Sanayiin  ve  ticaretin  tarihi,  on  yıllardan  beri, 
modern  üretici  güçlerin,  modern  üretim  koşullarına  karşı,  burjuvazinin  ve  onun 
egemenliğinin varlık koşulu mülkiyet ilişkilerine karşı isyanının tarihinden başka bir şey 
değildir.  Bu  konuda,  tüm burjuva toplumunun varlığını  dönemsel  yinelenmeleriyle  her 
keresinde daha tehdit edici bir biçimde sorguya çeken ticari bunalımların sözünü etmek 
yeterlidir.  Bu  bunalımlar  sırasında  yalnızca  mevcut  ürünlerin  değil,  daha  önceleri 
yaratılmış  üretici  güçlerin  de  büyük  bir  kısmı  dönemsel  olarak  tahrip  ediliyor.  Bu 
bunalımlar  sırasında,  daha  önceki  bütün  çağlarda  anlamsız  görülecek  bir  salgın[15*] 
başgösteriyor —aşırı üretim salgını. Toplum kendisini birdenbire, gerisin geriye, geçici bir 
barbarlık durumuna sokulmuş buluyor; sanki bir kıtlık, genel bir yıkım savaşı, bütün geçim 
araçları ikmalini kesmiştir; sanki sanayi ve ticaret yok edilmiştir; peki ama, neden? Çünkü 
çok fazla uygarlık, çok fazla geçim aracı, çok fazla sanayi, çok fazla ticaret vardır da ondan.  
Toplumun  elindeki  üretici  güçler,  burjuva  mülkiyet  ilişkilerinin[16*]  ilerlemesine  artık 
hizmet etmiyor; tersine, bunlar, kendilerine ayakbağı olan bu ilişkiler için çok güçlü hale 
gelmişlerdir,  ve bu ayakbağlarından kurtuldukları anda, burjuva toplumunun tamamına 
düzensizlik getiriyor, burjuva mülkiyetinin varlığını tehlikeye sokuyorlar. Burjuva toplum 
koşulları, bunların yarattığı zenginliği kucaklayamayacak denli dardır. Peki, burjuvazi bu 
bunalımları nasıl atlatıyor? Bir yandan üretici güçlerin büyük bir kısmını zorla yokederek; 
öte  yandan  yeni  pazarlar  ele  geçirerek,  ve  eskilerini  de  daha  kapsamlı  bir  biçimde 
sömürerek.  Yani,  daha  yaygın  ve  daha  yıkıcı  bunalımlar  hazırlayarak,  ve  bunalımları 
önleyen araçları azaltarak.
      Burjuvazinin feodalizmi yerlebir ettiği silahlar, şimdi, burjuvazinin kendisine karşı  
çevrilmiştir.
      Ama burjuvazi  kendisine ölüm getiren silahları  yaratmakla kalmamış;  bu silahları 
kullanacak insanları da varetmiştir, —modern işçi sınıfını— proleterleri.[17*]
      Burjuvazi, yani sermaye, hangi oranda gelişiyorsa, proletarya da, modern işçi sınıfı da 
aynı oranda gelişiyor —iş buldukları sürece yaşayan ve emekleri sermayeyi artırdığı sürece 
iş bulan bir emekçiler sınıfı. Kendilerini parça parça satmak zorunda olan bu emekçiler, 
bütün öteki ticaret nesneleri gibi, bir metadırlar, ve bunun sonucu olarak, rekabetin bütün 
iniş çıkışlarına, pazarın bütün dalgalanmalarına açıktırlar.
      Yaygın makine kullanımı ve işbölümü yüzünden, proleterin işi, tüm bireysel niteliğini, 
ve  bunun  sonucu  olarak  da,  çalışan  insan  için  tüm  çekiciliğini  yitirmiştir.  Kendisi 
makinenin bir eklentisi haline geliyor, ve ondan beklenen yalnızca en basit, en tekdüze ve 
en kolay edinilen hüner oluyor. Dolayısıyla, bir işçinin üretim maliyeti, hemen tamamıyla, 
kendi bakımı ve neslinin çoğalması için gerek duyduğu geçim araçlarından ibaret oluyor. 
Ama  bir  metaın,  ve  dolayısıyla  emeğin  de  fiyatı,  [14]  kendi  üretim  maliyetine  eşittir. 
Dolayısıyla,  işin  iğrençliği  arttığı  oranda  ücret  azalıyor.  Dahası,  makine  kullanımı  ve 
işbölümü hangi  oranda artıyorsa,  ister  çalışma saatlerinin  uzatılması  ile,  ister  belli  bir 
zamanda çıkarılması gereken işin artırılması ile, ya da ister makinelerin hızının artırılması, 
vb. ile olsun, işin ağırlığı[18*] da aynı oranda artıyor.
      Modern sanayi, ataerkil ustanın küçük atölyesini sanayi kapitalistinin büyük fabrikası 
haline getirmiştir.  Fabrikaya doluşmuş emekçi  yığınları,  askerler gibi örgütlenmişlerdir. 
Sanayi  ordusunun  erleri  olarak  mükemmel  bir  subaylar  ve  çavuşlar  hiyerarşisinin 
komutası  altına  sokulmuşlardır.  Yalnızca  burjuva  sınıfının  ve  burjuva  devletin  kölesi 
olmakla kalmıyorlar, makine tarafından, denetleyici tarafından ve, hepsinden çok, tek tek 
burjuva imalâtçılarının kendileri tarafından gün be gün, saat be saat köleleştiriliyorlar. Bu 
despotluk, amaç ve hedefinin kazanç olduğunu ne denli açıkça ilân ederse, o denli bayağı, o 
denli nefret uyandırıcı, o denli öfke yaratıcı oluyor.
      El emeğinin içerdiği hüner ve güç harcaması ne denli az olursa, bir başka deyişle, 
modern sanayi ne denli gelişirse, erkeğin emeğinin yerini o denli kadınınki[19*] alır. Yaş ve 
cinsiyet farklılıklarının işçi sınıfı için artık herhangi bir ayırıcı toplumsal geçerliliği yoktur. 



Bunların hepsi  de,  kullanılmaları,  yaşlarına ve cinsiyetlerine bağlı  olarak,  az ya da çok 
pahalı iş araçlarıdırlar.
      Fabrikatör  tarafından  sömürülmesi  son  bulup  ücretini  nakit  olarak  alır  almaz, 
emekçinin üzerine burjuvazinin öteki kesimleri, ev sahibi, dükkâncı, tefeci, vb. çullanır.
      Orta sınıfın alt tabakaları[20*] —küçük çapta ticaretle uğraşanlar, dükkâncılar,  ve 
genellikle emekli olmuş esnaflar,[21*] zanaatçılar ve köylüler— bütün bunlar, kısmen kendi 
küçük sermayelerinin modern sanayiin  işletildiği  ölçek  bakımından yetersiz  kalması  ve 
büyük  kapitalistlerle  rekabette  yenik  düşmeleri  yüzünden,  ve  kısmen  de  bunların  özel 
hünerlerinin  yeni  üretim  yöntemleri  karşısında  değerini  yitirmesi  yüzünden,  giderek 
proletaryaya karışıyorlar.
      Proletarya çeşitli gelişme aşamalarından geçer. Doğmasıyla birlikte, burjuvaziye karşı  
mücadelesi  de  başlar.[22*]  Savaşım  başlangıçta  tek  tek  işçiler  tarafından,  sonra  bir 
fabrikadaki işçiler tarafından, sonra da bir işkolunun bir yöredeki işçileri tarafından, onları 
doğrudan  sömüren  tek  tek  burjuvalara  karşı  yürütülür.  Saldırılarını  burjuva  üretim 
koşullarına karşı değil, bizzat üretim araçlarına karşı yöneltirler;[23*] kendi emekleriyle 
rekabet  eden  yabancı  malları  imha  ederler,  makineleri  parçalarlar,  fabrikaları  ateşe 
verirler, ortaçağ işçilerinin ortadan kalkmış statüsünü zor yoluyla geri getirmeye çalışırlar.
      Bu  aşamada  emekçiler  hâlâ  tüm  ülkeye  dağılmış  ve  karşılıklı  rekabet  yüzünden 
parçalanmış düzensiz[24*] bir yığın oluştururlar. Herhangi bir yerde daha toplu organlar 
oluşturmak üzere biraraya gelseler  de,  bu henüz kendi etkin  birliklerinin sonucu değil, 
kendi siyasal amaçlarına varmak için tüm proletaryayı harekete geçirmek zorunda kalan 
ve, dahası, bir süre için bunu başaran burjuvazinin kendi birliğinin. Bu aşamada, demek ki, 
proleterler  kendi  düşmanları  ile  değil,  düşmanlarının  düşmanları  ile,  mutlak  monarşi 
kalıntıları,  toprak  sahipleri,  sanayici  olmayan  burjuvazi,  küçük-burjuvazi  ile  savaşırlar. 
Böylece, tüm tarihsel hareket burjuvazinin ellerinde yoğunlaşır; bu biçimde elde edilen her 
zafer, burjuvazinin zaferidir.
      Ama, sanayiin gelişmesiyle, proletarya, yalnız sayıca artmakla kalmaz, daha büyük 
yığınlar  halinde  yoğunlaşır,  gücü  büyür  ve  bu  gücü  daha  çok  hisseder.  Proletarya 
saflarındaki farklı çıkarlar ve yaşam koşulları, makinenin tüm emek ayrılıklarını silmesi ve 
hemen  her  yerde  ücretleri  aynı  düşük  düzeye  indirmesi  oranında  giderek  daha  çok 
eşitlenirler.  Burjuvazi  arasındaki  büyüyen rekabet  ve  bunun sonucu ortaya  çıkan  ticari 
bunalımlar, işçi ücretlerini durmadan dalgalandırır. Makinelerdeki sonu gelmez iyileşme, 
durmadan daha hızlı gelişerek, bunların geçimlerini giderek daha çok güvensiz yapar; tek 
tek işçiler ile tek tek burjuvalar arasındaki çatışmalar, giderek daha çok iki sınıf arasındaki 
çatışma niteliğini alır. Bunun üzerine, işçiler, burjuvalara karşı birlikler (sendikalar)[25*] 
oluşturmaya başlarlar; ücret hadlerini yüksek tutmak için biraraya gelirler; zaman zaman 
çıkan  isyanlar  için  önceden  hazırlık  yapmak  üzere  kalıcı  dernekler  kurarlar.  Şurada 
burada, savaşım, ayaklanma halini alır.
      Zaman zaman işçiler  galip  gelirler,  ama ancak  bir  süre  için.  Savaşlarının  gerçek 
meyveleri  o  andaki  sonuçlarda  değil,  işçilerin  durmadan  genişleyen  birliğinde  yatar. 
Modern, sanayi tarafından yaratılan gelişkin haberleşme araçları bu birliğe yardımcı olur 
ve bu, ayrı ayrı yerlerdeki işçileri birbirleriyle ilişki içine sokar. Hepsi de aynı nitelikteki 
sayısız  yerel  savaşımları,  sınıflar  arasındaki  tek  bir  ulusal  savaşım  halinde 
merkezileştirmek için gerekli olan da işte bu ilişkidir. Ama her sınıf savaşımı bir siyasal 
savaşımdır. Ve ortaçağ kentlilerinin, perişan karayolları ile ulaşmak için yüzyıllara gerek 
duydukları  bu  birliği,  modern  proleterler,  demiryolları  sayesinde,  birkaç  yıl  içinde 
gerçekleştirirler.
      Proleterlerin  bir  sınıf  olarak  ve,  bunun  sonucu,  bir  siyasal  parti  olarak  bu 
örgütlenmeleri, gene işçilerin kendi aralarındaki rekabet yüzünden sürekli bozulur. Ama 
daha güçlü,  daha sağlam,  daha kuvvetli  olarak  durmadan yeniden  doğar.  Burjuvazinin 
kendi  arasındaki  bölünmelerden  yararlanarak,  işçilerin  özel  çıkarlarının  yasal  olarak 
tanınmasını zorlar. İngiltere'deki on-saat tasarısı böyle yasalaşmıştır. [15]
      Eski toplumun sınıfları arasındaki çatışmaların tümü, proletaryanın gelişim çizgisine 



birçok  bakımdan  yardımcı  olur.  Burjuvazi  kendisini  sürekli  bir  savaş  içerisinde  bulur. 
Başlangıçta  aristokrasi  ile;  daha  sonraları  bizzat  burjuvazinin,  çıkarları  sanayiin 
ilerlemesine ters düşen kesimleri ile; her zaman da, yabancı ülkelerin burjuvazisi ile. Bütün 
bu savaşlarda, proletaryaya başvurmak, onun yardımını istemek, ve böylece, onu siyaset 
arenasına sürüklemek zorunda kaldığını görür.  Demek ki,  proletaryaya kendi siyasal ve 
genel[26*]  eğitim  öğelerini  sağlayan  bizzat  burjuvazidir,  bir  başka  deyişle,  burjuvaziye 
karşı savaşacağı silahları proletaryaya sağlayan kendisidir.
      Ayrıca,  daha önce de görmüş olduğumuz gibi,  egemen sınıfların  bütün kesimleri, 
sanayiin ilerlemesiyle birlikte, proletaryaya doğru itilirler, ya da, bunların varlık koşulları, 
en azından, tehlikeye girer. Bunlar aynı zamanda proletaryaya yeni aydınlanma ve ilerleme 
öğeleri[27*] sağlarlar.
      Nihayet, sınıf savaşımının karar saatine yaklaştığı anlarda, egemen sınıf içerisinde, 
aslında boydanboya tüm eski toplum içerisinde, sürüp giden çözüşme süreci öylesine sert, 
apaçık bir nitelik alır ki,  egemen sınıfın küçük bir kesimi kendisini koparır ve devrimci 
sınıfa, geleceği ellerinde tutan sınıfa katılır. Demek ki, tıpkı daha önceleri soyluluğun bir 
kesiminin  burjuvaziden  yana  geçmiş  olması  gibi,  şimdi  de  burjuvazinin  bir  kesimi 
proletaryadan yana geçmektedir,  ve  özellikle  de  burjuva  ideologlarının  kendilerini  tüm 
tarihsel hareketi teorik olarak kavrama düzeyine ulaştırmış olan kesimi.
      Bugün burjuvazi ile karşı karşıya gelen bütün sınıflar içerisinde yalnızca proletarya 
gerçekten devrimci bir sınıftır. Öteki sınıflar modern sanayi karşısında erirler ve nihayet 
yok olurlar; proletarya ise onun özel ve temel ürünüdür.
      Alt orta sınıf,[28*] küçük imalâtçı, dükkâncı, zanaatçı, köylü, bütün bunlar, orta sınıfın  
parçaları  olarak  varlıklarını  yokolmaktan  kurtarmak  için,  burjuvaziye  karşı  savaşırlar. 
Bunlar, şu halde, devrimci değil, tutucudurlar. Hatta gericidirler, çünkü tarihin tekerleğini 
gerisin geriye döndürmeye çalışırlar. Kazara devrimci olsalar bile, proletaryaya katılmak 
üzere  olduklarından ötürü  böyledirler;  şu  halde,  o  andaki  çıkarlarını  değil,  gelecekteki 
çıkarlarını  korumakta,  proletaryanın  bakış  açısını  edinmek  için  kendilerininkini 
terketmektedirler.
      "Tehlikeli  sınıf",  toplumsal tortu,[29*]  eski  toplumun en alt  tabakaları  tarafından 
fırlatılıp atılmış olduğu yerde çürüyen bu yığın, şurada burada, bir proleter devrimi ile, 
hareketin  içine  sürüklenebilir;  ne  var  ki,  kendi  yaşam  koşulları  onu  daha  çok  gerici 
entrikaların paralı aleti olmaya hazırlar.
      Eski toplumun koşulları zaten, büyük ölçüde, proletaryanın koşullan içinde fiilen eriyip 
gitmiştir.  Proleter  mülksüzdür;  karısıyla  ve  çocuklarıyla  olan  ilişkisinin  burjuva  aile 
ilişkileriyle artık ortak bir yanı kalmamıştır; İngiltere'deki ile Fransa'dakinin, Amerika'daki 
ile  Almanya'dakinin  aynı  olan  modern  sanayi  emeği,  modern  sermaye  boyunduruğu, 
kendisini bütün ulusal karakter izlerinden arındırmıştır. Onun gözünde hukuk, ahlâk, din, 
ardında  bir  o  kadar  burjuva  çıkarını  pusuda  bekleten  bir  yığın  burjuva  önyargılarıdır. 
Üstünlüğü ele geçirmiş bundan önceki bütün sınıflar, toplumu büyük ölçüde kendi mülk 
edinme koşullarına boyun eğdirerek,  zaten edinmiş oldukları  konumlarını  pekiştirmeye 
bakmışlardır.  Proleterler ise,  daha önceki  kendi mülk edinme biçimlerini  ve,  böylelikle, 
daha önceki  bütün öteki  mülk edinme biçimlerini  de ortadan kaldırmadıkça,  toplumsal 
üretici  güçleri  ele  geçiremezler.  Kendilerine  ait  korunacak  ya  da  pekiştirilecek  hiç  bir 
şeyleri  yoktur;  görevleri,  özel  mülkiyetin  o  güne  kadarki  bütün  güvencelerini  ve 
korunaklarını yoketmektir.
      Daha önceki  bütün tarihsel[30*] hareketler,  azınlık hareketleri,  ya  da azınlıkların 
çıkarına  olan  hareketlerdi.  Proleter  hareket,  büyük  çoğunluğun,  büyük  çoğunluğun 
çıkarına olan bilinçli,[30*] bağımsız hareketidir. Proletarya, bugünkü toplumumuzun en 
alt tabakası, resmi toplumun tüm üstyapı tabakaları havaya uçurulmadıkça, davranamaz, 
doğrulamaz.
      Öz olarak olmasa bile, biçim olarak, proletaryanın burjuvaziyle savaşımı ilkin ulusal bir  
savaşımdır.  Her  ülkenin  proletaryası,  elbette,  her  şeyden  önce  kendi  burjuvazisiyle 
hesaplaşmalıdır.



      Proletaryanın gelişiminin en genel evrelerini betimlerken, mevcut toplum içerisinde 
azçok üstü örtülü bir biçimde sürüp giden iç savaşı, savaşın açık bir ihtilâl olarak patlak  
verdiği ve burjuvazinin zor yoluyla devrilmesinin proletaryanın egemenliğinin temellerini 
attığı noktaya dek izledik.
      Bugüne  kadarki  bütün toplum biçimleri,  görmüş olduğumuz gibi,  ezen  ve  ezilen 
sınıfların karşıtlığı üzerine dayandırılmıştır. Ama bir sınıfı ezebilmek için, ona hiç değilse 
kendi  kölece  varlığını  sürdürebileceği  birtakım  koşulların  sağlanması  gerekir.  Serflik 
döneminde serf, kendisini komün üyeliğine yükseltmiştir, tıpkı küçük-burjuvanın, feodal 
mutlakıyetçiliğin boyunduruğu altında bir burjuva haline gelmeyi becerdiği gibi. Modern 
emekçi  ise,  tersine,  sanayiin  gelişmesiyle  yükseleceği  yerde,  gittikçe  daha  çok  kendi 
sınıfının varlık koşullarının altına düşüyor. Sadakaya muhtaç bir kimse oluyor, ve sadakaya 
muhtaçlık,  nüfustan  ve  servetten  daha  hızlı  gelişiyor.  Ve  burjuvazinin  artık  toplumda 
egemen sınıf  olarak  kalacak  ve  kendi  varlık  koşullarını  topluma belirleyici  yasa  olarak 
dayatacak  durumda  olmadığı  burada  açıkça  ortaya  çıkıyor.  Egemen  olacak  durumda 
değildir,  çünkü  kölesine  köleliği  çerçevesinde  bir  varlık  sağlayacak  durumda  değildir, 
çünkü  kölesini,  onun  tarafından  besleneceği  yerde,  onu  beslemek  zorunda  kaldığı  bir 
duruma  düşürmeden  edemiyor.  Toplum  bu  burjuvazinin  egemenliği  altında  artık 
yaşayamaz, bir başka deyişle, onun varlığı toplumla artık bağdaşmıyor.
      Burjuva sınıfın varlığının ve egemenliğinin esas koşulu,[31*] sermayenin oluşması ve 
çoğalmasıdır;  sermayenin  koşulu,  ücretli  emektir.  Ücretli  emek,  bütünüyle,  emekçiler 
arasındaki rekabete dayanır. Sanayiin, burjuvazinin elde olmayarak teşvik ettiği ilerleyişi, 
emekçilerin rekabetten ileri gelen yalıtılmışlıklarının yerine, birlikteliklerinden ileri gelen 
devrimci  dayanışmalarını  kor.  Demek  ki,  modern  sanayiin  gelişmesi,  burjuvazinin 
ayaklarının altından bizzat ürünleri ona dayanarak ürettiği ve mülk edindiği temeli çeker 
alır. Şu halde, burjuvazinin ürettiği, her şeyden önce, kendi mezar kazıcılarıdır. Kendisinin 
devrilmesi ve proletaryanın zaferi aynı ölçüde kaçınılmazdır.

II. PROLETERLER VE KOMÜNİSTLER

      Komünistlerin bir tüm olarak proleterler karşısındaki tavrı nedir?
      Komünistler, öteki işçi sınıfı partilerine karşı ayrı bir parti oluşturmazlar.
      Tüm proletaryanın çıkarlarının dışında ayrı çıkarlara sahip değillerdir.
      Proleter hareketi  biçimlendirmek ve kalıba sokmak üzere kendilerine özgü hiç bir  
sekter[32*] ilke getirmezler.
      Komünistler, öteki işçi sınıfı partilerinden yalnızca şunlarla ayrılırlar: 1. Farklı ülke 
proleterlerinin  ulusal  savaşımlarında,  her  türlü  milliyetten  bağımsız  olarak,  tüm 
proletaryanın  ortak  çıkarlarına  işaret  eder  ve  bunları  öne  sürerler.  2.  İşçi  sınıfının 
burjuvaziye karşı  savaşımının geçmek zorunda olduğu çeşitli  gelişme aşamalarında, her 
zaman ve her yerde. tüm hareketin çıkarlarını temsil ederler.
      Komünistler, demek ki, bir yandan, pratik olarak, bütün ülkelerin işçi sınıfı partilerinin 
en ileri ve[33*] en kararlı kesimi, bütün ötekileri ileri iten kesimidirler; öte yandan ise, 
teorik olarak, proletaryanın büyük yığını üzerinde, hareket hattını, koşulları, ve proleter 
hareketin nihai genel sonuçlarını açıkça anlama üstünlüğüne sahiptirler.
      Komünistlerin  acil  hedefleri,  bütün  öteki  proleter  partilerininkiyle  aynıdır: 
proletaryanın  bir  sınıf  olarak  oluşması,  burjuva  egemenliğinin  yıkılması,  siyasal  gücün 
proletarya tarafından ele geçirilmesi.
      Komünistlerin vardıkları teorik sonuçlar, hiç bir biçimde, şu ya da bu sözde dünya  
reformcusu  tarafından  icat  olunmuş  ya  da  keşfedilmiş  düşüncelere  ya  da  ilkelere 
dayandırılmamıştır.
      Bunlar,  yalnızca,  varolan bir  sınıf  savaşından,  gözlerimizin  önünde cereyan eden 
tarihsel bir hareketten doğan ilişkilerin genel ifadeleridir. Mevcut mülkiyet ilişkilerine son 



verilmesi, hiç de komünizmin ayırıcı bir özelliği değildir.
      Geçmişteki  bütün  mülkiyet  ilişkileri,  tarihsel  koşullardaki  değişmeler  sonucu, 
durmadan tarihsel değişmelere ugramışlardır.[34*]
      Örneğin Fransız Devrimi, burjuva mülkiyetinin lehine, feodal mülkiyeti kaldırmıştır.
      Komünizmin  ayırıcı  özelliği,  genel  olarak  mülkiyetin  kaldırılması  değil,  burjuva 
mülkiyetinin kaldırılmasıdır. Ama modern burjuva özel mülkiyet, ürünlerin üretilmesinin 
ve  mülk  edinilmesinin  sınıf  karşıtlığına,  çoğunluğun  azınlık  tarafından 
sömürülmesine[35*] dayanan sisteminin nihai ve en tam ifadesidir.
      Bu anlamda,  komünistlerin  teorisi  tek bir  tümcede özetlenebilir:  Özel  mülkiyetin 
kaldınlması.
      Biz komünistler, insanın kendi emeğinin meyvesi olarak, kişisel mülk edinme hakkını  
kaldırmayı  istemekle suçlandık;  o  mülkiyet ki,  her türlü  kişisel  özgürlüğün, eylemin ve 
bağımsızlığın temeli olduğu iddia edilir.
      Güçlükle elde edilmiş, bizzat edinilmiş, bizzat kazanılmış mülkiyet! Burjuva biçimden 
önceki  bir  mülkiyet  biçimi  olan  küçük zanaatçı  ve  küçük köylü mülkiyetinden mi[36*] 
sözediyorsunuz? Bunu kaldırmaya gerek yok; sanayideki gelişme bunu zaten büyük ölçü de 
yoketmiştir ve hâlâ da gün be gün yokediyor.
      Yoksa modern burjuva özel mülkiyetten mi sözediyorsunuz?
      İyi ama, ücretli emek, emekçi için herhangi bir mülkiyet yaratır mı? Asla. Bu, sermaye, 
yani ücretli emeği sömüren ve yeni sömürü için yeni bir ücretli emek arzı doğuran koşullar 
dışında çoğalamayan türden mülkiyet yaratır. Mülkiyet, mevcut biçimi içerisinde, sermaye 
ile ücretli emek karşıtlığına dayanır. Bu karşıtlığın iki yanını inceleyelim.
      Kapitalist olmak, üretimde yalnızca salt kişisel değil, toplumsal bir konuma da sahip 
olmaktır. Sermaye kolektif bir üründür, ve ancak birçok üyenin birleşik eylemiyle, hatta 
son tahlilde, ancak toplumun tüm üyelerinin birleşik eylemiyle harekete geçirilebilir.
      Demek ki, sermaye kişisel değil, toplumsal bir güçtür.
      Şu  halde,  sermayeyi  ortak  mülkiyete,  toplumun  tüm  üyelerinin  mülkiyetine 
dönüştürmekle,  kişisel  mülkiyet  toplumsal  mülkiyete  dönüştürülmüş  olmaz.  Değişen, 
yalnızca mülkiyetin toplumsal karakteridir. Mülkiyet, sınıf karakterini yitirir.
      Şimdi de ücretli emeği alalım:
      Ücretli emeğin ortalama fiyatı, asgari ücret, yani emekçiyi bir emekçi olarak yaşatmak 
için mutlaka gerekli geçim araçları miktarıdır. Demek ki, ücretli emekçinin kendi emeği 
aracılığı  ile  mülk  edindiği  şey,  yalnızca  salt  kendi  varlığını  sürdürmeye  ve  yeniden 
üretmeye  yeter.  Biz  emek  ürünlerinin  bu  kişisel  mülk  edinilmesini,  insan  yaşamının 
devamı ve yeniden-üretimi için yapılan ve geriye başkalarının emeğine komuta edecek hiç 
bir  fazlalık  bırakmayan bu mülk edinmeyi  hiç  bir  biçimde kaldırmak niyetinde değiliz. 
Bizim ortadan kaldırmak istediğimiz tek şey, içerisinde emekçinin salt sermayeyi artırmak 
için yaşadığı ve yaşamasına ancak egemen sınıfın çıkarının gerektirdiği ölçüde izin verilen 
bu mülk edinmenin sefil karakteridir.
      Burjuva toplumda, canlı emek, birikmiş emeği artırma aracından başka bir şey değildir. 
Komünist  toplumda ise,  birikmiş emek,  emekçinin varlığını  genişletme, zenginleştirme, 
geliştirme aracından başka bir şey değildir.
      Demek ki,  burjuva toplumda, geçmiş,  bugüne egemendir;  komünist toplumda ise, 
bugün,  geçmişe  egemendir.  Burjuva  toplumda,  sermaye,  bağımsız  ve  kişiseldir,  oysa 
yaşayan birey bağımlıdır ve kişisel değildir.
      Ve bu durumun kaldırılmasına, burjuvazi, kişiselliğin ve özgürlüğün kaldırılması diyor!  
Ve  haklı  da.  Burjuva  kişiselliği,  burjuva  bağımsızlığı  ve  burjuva  özgürlüğü  kuşkusuz 
hedefleniyor.
      Özgürlük ile, mevcut burjuva üretim koşulları altında, serbest ticaret, serbest alım ve 
satım kastediliyor.
      Ama eğer alım ve satım yok olursa, serbest alım ve satım da yok olur. Serbest alım ve  
satım  konusundaki  bu  sözlerin,  ve  burjuvazimizin  genel  olarak,  özgürlük  konusundaki 
bütün öteki "cesur sözcükleri"nin eğer bir anlamı varsa, ancak kısıtlanmış alım ve satım 



karşısında ortaçağın kösteklenen tüccarları  karşısında bir  anlamı vardır;  yoksa,  alım ve 
satım,  burjuva  üretim  koşullarının  komünistçe  kaldırılması  karşısında  hiç  bir  anlam 
taşımaz.
      Özel mülkiyeti ortadan kaldırma niyetimiz karşısında dehşete kapılıyorsunuz, oysa özel 
mülkiyet sizin mevcut toplumunuzda nüfusun onda-dokuzu için zaten ortadan kalkmıştır; 
birkaç  kişi  için[37*]  varoluşu,  tamamıyla,  bu  ondadokuzun  ellerinde  varolmayışından 
ötürüdür. Demek ki, siz bizi, varlığının zorunlu koşulu toplumun büyük bir çoğunluğunun 
mülksüzlüğü olan bir mülkiyet biçimini ortadan kaldırmaya niyetlenmekle suçluyorsunuz.
      Tek sözcükle, bizi,  mülkiyetinizi  ortadan kaldırmaya niyetlenmekle suçluyorsunuz. 
Elbette; bizim niyetimiz de zaten budur.
      Emeğin artık sermayeye, paraya, ya da ranta, tekelleştirilebilecek toplumsal bir güce 
dönüştürülemeyeceği  andan  itibaren,  yani  kişisel  mülkiyetin  artık  burjuva  mülkiyete, 
sermayeye[38*]  dönüştürülemeyeceği  andan  itibaren,  o  andan  itibaren,  kişiselliğin 
yokolduğunu söylüyorsunuz.
      Öyleyse,  itiraf  etmelisiniz  ki,  "kişisel"  demekle,  burjuvadan,  orta  sınıf  mülk 
sahibinden[39*] başkasını kastetmiyorsunuz. Bu kişi, gerçekten de, ortadan kaldırılmalı, 
ve olanaksızlaştırılmalıdır.[40*]
      Komünizm kimseyi toplumun ürünlerini mülk edinme gücünden yoksun bırakmaz; 
yaptığı tek şey, onu, böyle bir mülk edinme aracılığıyla, başkalarının emeğini boyunduruk 
altına alma gücünden yoksun bırakmaktır.
      Özel mülkiyetin kaldırılmasıyla her türlü çalışmanın duracağı ve genel bir tembelliğin 
kök salacağı itirazı öne sürülmüştür.
      Ona bakılırsa, burjuva toplumun aylaklık yüzünden çoktan yerlebir olması gerekirdi; 
çünkü çalışanlar hiç bir şey edinemiyorlar, bir şeyler edinenler ise çalışmıyorlar. Bu itiraz 
bütünüyle, sermaye olmayınca artık ücretli emeğin de olamayacağı safsatasının bir başka 
ifadesinden ibarettir.
      Maddi  ürünlerin  komünistçe  üretilme ve  mülk  edinilme biçimine  yöneltilen  tüm 
itirazlar, aynı şekilde, zihinsel ürünlerin komünistçe üretilme ve mülk edinilme biçimine 
de  yöneltilmiştir.  Burjuva  için  sınıf  mülkiyetinin  yok  olması,  nasıl  bizzat  üretimin  yok 
olması demekse, sınıf kültürünün[41*] yok olması da, kendisi için, her türlü kültürün yok 
olmasıyla aynı şeydir.
      Yitmesinin onu yasa büründürdüğü bu kültür, büyük çoğunluk için, bir makine gibi 
hareket etme eğitiminden ibarettir.
      Ama bizim burjuva mülkiyeti kaldırma niyetimizi[42*] kendi burjuva özgürlük, kültür, 
hukuk,  vb.  anlayışlarınızın  kıstasına  vurduğunuz  sürece,  bizimle  dalaşmayı  bırakınız. 
Bizzat  kendi  düşünceleriniz,  kendi  burjuva  üretim  ve  burjuva  mülkiyet  koşullarınızın 
ürününden başka  bir  şey  değildir,  nasıl  ki,  hukukunuz,  sınıfınızın  herkes  için  bir  yasa 
haline  getirilmiş  iradesinden,  esas  karakteri  ve  doğrultusu sınıfınızın  varlığının iktisadi 
koşulları tarafından belirlenen bir iradesinden[43*] başka bir şey değilse.
      Sizi, mevcut üretim biçiminden ve mülkiyet biçiminden —üretimin ilerlemesi sırasında 
ortaya çıkan ve yok olan tarihsel ilişkilerden— çıkan toplumsal biçimleri, doğanın ve usun 
ölümsüz yasalarına dönüştürmeye götüren bencil yanılgınız —bu yanılgıyı sizden önceki 
bütün egemen sınıflarla paylaşıyorsunuz.[44*] Antik mülkiyette açıkça gördüğünüz şeyi, 
feodal mülkiyet için kabul ettiğiniz şeyi, kendi burjuva mülkiyet biçiminiz için elbette kabul 
edemezsiniz.
      Ailenin kaldırılması! En radikal kişiler bile, komünistlerin bu menfur amacı karşısında 
parlayıveriyorlar.
      Bugünün ailesi, burjuva aile, hangi temele dayanıyor? Sermayeye, özel kazanca. Bu aile 
tam  gelişmiş  biçimiyle,  yalnızca  burjuvazi  arasında  vardır.  Ama  bu  durum,  taydaşını, 
proleterler arasında ailenin fiilen varolmayışında, ve açık fuhuşta bulmaktadır.
      Taydaşı yok olunca, burjuva ailesi de doğal olarak yok olacaktır, ve sermayenin yok 
olmasıyla her ikisi de yok olacaktır.
      Bizi,  çocukların ana-babaları  tarafından sömürülmesine son vermeyi istemekle mi 



suçluyorsunuz? Bu suçu kabulleniyoruz.
      Ama, ev eğitiminin yerine toplumsal eğitimi koymakla, ilişkilerin en kutsalını yok 
ettiğimizi söylüyorsunuz.
      Ya sizin eğitiminiz!  O da toplumsal değil  mi? O da, içerisinde eğitim yaptırdığınız 
toplumsal koşullarla, toplumun dolaysız ya da dolaylı müdahalesiyle, okullar aracılığıyla 
belirlenmiyor  mu? Eğitime toplumun müdahalesini  komünistler  icat  etmedi.  Yaptıkları 
şey,  bu  müdahalenin  karakterini  değiştirmeye  ve  eğitimi  egemen  sınıfın  etkisinden 
kurtarmaya çalışmaktan ibarettir.
      Aile ve eğitim konusundaki, ana-baba ile çocuk arasındaki kutsal ilişki konusundaki  
burjuva  safsataları,  proleterler  arasındaki  tüm  aile  bağları  modern  sanayiin  etkisiyle 
parçalandıkça, ve bunların çocukları basit ticaret nesneleri ve iş araçları haline geldikçe 
daha da iğrençleşiyor.
      Ama siz komünistler, kadınların ortaklığını getirmek istiyorsunuz, diye bağırıyor tüm 
burjuvazi bir ağızdan.
      Burjuva, karısını, salt bir üretim aracı olarak görüyor. Üretim araçlarının ortaklaşa 
kullanılacağını duyuyor ve, doğal  olarak, ortaklaşa olma yazgısından kadınların da aynı 
şekilde paylarına düşeni alacaklarından başka bir sonuça varamıyor.
      Hedeflenen gerçek  noktanın,  kadınların  salt  üretim araçları  olma durumuna son 
vermek olduğunu aklına bile getirmiyor.
      Kaldı  ki,  burjuvalarımızın  sözümona  komünistler  tarafından  açıkça  ve  resmen 
yerleştirilecek olan kadınların ortaklaşalığı karşısında gösterdikleri erdemli öfkeden daha 
gülünç hiç  bir  şey  olamaz.  Komünistlerin kadınların  ortaklaşalığını  getirmelerine gerek 
yoktur; bu, çok eski zamanlardan beri zaten var.
      Burjuvalarımız,  kendi  proleterlerinin  karılarını  ve  kızlarını  ellerinin  altında 
bulundurmakla yetinmiyorlar ve resmi fuhşu bir yana bırakırsak, birbirlerinin karılarını 
baştan çıkarmaktan büyük zevk duyuyorlar.
      Burjuva evliliği, gerçekte, evli kadınlarda ortaklık sistemidir, ve dolayısıyla komünistler,  
olsa olsa, kadınların ikiyüzlüce gizlenmiş ortaklaşalığı yerine açıkça yasalaştırılmış olanını 
getirmeyi  istemekle  suçlanabilirler.  Zaten,  apaçıktır  ki,  bugünkü  üretim  biçiminin 
kalkmasıyla birlikte,  bu sistemden çıkan kadınların ortaklaşalığı  da,  yani  resmi ve özel 
fuhuş da kalkacaktır.
      Komünistler, ayrıca, vatan ve milliyeti kaldırmayı istemekle de suçlanıyorlar.
      İşçilerin  vatanı  yoktur.  Onlardan sahip  olmadıkları  bir  şeyi  alamayız.  Proletarya, 
herşeyden önce,  siyasal  gücü ele geçirmek, ulusun önder sınıfı[45*] durumuna gelmek, 
bizzat  ulusu  oluşturmak  zorunda  olduğuna  göre,  kendisi,  bu  ölçüde,  ulusaldır,  ama 
sözcüğün burjuva anlamında değil.
      Halklar arasındaki ulusal farklılıklar ve karşıtlıklar, burjuvazinin gelişmesi ile, ticaret 
özgürlüğü  ile,  dünya  pazarı  ile,  üretim  biçimindeki  ve  buna  tekabül  eden  yaşam 
koşullarındaki tekdüzelik ile her geçen gün biraz daha yok oluyor.
      Proletaryanın  egemenliği,  bunları  daha  da  çabuk  yokedecektir.  Eylem  birliği,  en 
azından  önde  gelen  uygar  ülkelerinki,  proletaryanın  kurtuluşunun  ilk  koşullarından 
biridir.
      Kişinin bir  başkası  tarafından sömürülmesine son verildiği  ölçüde,  bir  ulusun bir 
başkası  tarafından sömürülmesine de son verilmiş  olacaktır.[46*] Ulus içindeki  sınıflar 
arası karşıtlığın kalkması ölçüsünde bir ulusun bir başkasına düşmanlığı da son bulacaktır.
      Komünizme karşı dinsel, felsefi ve genel olarak ideolojik açıdan yöneltilen suçlamalar, 
ciddiye alınıp incelenmeye değmez.
      İnsanın düşüncelerinin, görüşlerinin ve kavramlarının, tek sözcükle, insanın bilincinin,  
maddi[47*] varlığının koşullarındaki, toplumsal ilişkilerindeki ve toplumsal yaşamındaki 
her değişmeyle birlikte değiştiğini kavramak için derin bir sezgiye gerek var mıdır?
      Fikir tarihi, zihinsel üretimin, maddi üretimin değişmesiyle birlikte değiştiğinden başka 
neyi  tanıtlar  ki?  Her  yüzyıldaki  egemen  düşünceler  hep  o  yüzyılın  egemen  sınıfının 
düşünceleri olmuştur.



      Toplumu devrimcileştiren düşüncelerden sözedildiğinde, eski toplum içerisinde yeni 
toplum üyelerinin yaratılmış olduğundan, ve eski düşüncelerdeki çözülmenin eski yaşam 
koşullarındaki çözülmeyle atbaşı gittiğinden başka bir şey ifade edilmiş olmaz.
      Antik  dünya cançekişirken,  antik  dinler  de hıristiyanlık  karşısında boyun eğdiler. 
Hıristiyan düşünceler 18. yüzyılda usçu düşünceler[48*] karşısında yenik düştüklerinde, 
feodal toplum da o günlerin devrimci burjuvazisiyle ölüm-kalım savaşına tutuşmuştu. Din 
ve  vicdan  özgürlüğü  düşünceleri,  serbest  rekabetin  bilgi  alanındaki  egemenliğinin 
ifadesinden başka bir şey değildir.
      "Kuşkusuz ki", denecek, "dinsel, ahlâki, felsefi ve hukuksal düşünceler[49*] tarihsel  
gelişimin akışı içerisinde değişmişlerdir. Ama din, ahlâk, felsefe, siyasal bilim ve hukuk, bu 
değişmeler içerisinde hep ayakta kalmışlardır.
      "Ayrıca,  bir  de,  bütün toplum durumlarında ortak olan Özgürlük,  Adalet,  vb.  gibi  
ölümsüz hakikatler vardır. Ama komünizm, ölümsüz hakikatleri kaldırıyor, bunları yeni bir 
temel üzerine oturtacağı yerde, her türlü dini ve her türlü ahlâkı kaldırıyor; dolayısıyla da, 
tüm geçmiş tarihsel deneyime ters düşüyor."
      Bu  suçlama  kendisini  neye  indirgiyor?  Tüm  geçmiş  toplumların  tarihi,  sınıf 
karşıtlıklarının,  farklı  dönemlerde  farklı  biçimler  almış  karşıtlıkların  gelişiminden 
ibarettir.
      Ama hangi biçimi almış olurlarsa olsunlar, bir olgu bütün geçmiş çağlarda ortaktır, ki o 
da, toplumun bir bölümünün ötekisi tarafından sömürülmesidir. Şu halde gösterdiği bütün 
çeşitliliğe  ve farklılığa karşın,  geçmiş çağların toplumsal bilincinin,  sınıf  karşıtlıklarının 
tümüyle yokolmaları dışında tamamıyla ortadan kalkamayacak belli ortak biçimler ya da 
genel düşünceler[50*] içerisinde hareket etmesinde şaşılacak bir şey yoktur.
      Komünist devrim, geleneksel mülkiyet ilişkilerinden en köklü kopuştur; gelişmesinin,  
geleneksel düşüncelerden en köklü kopuşu getirmesinde şaşılacak bir şey yoktur.
      Ama artık komünizme kaşı yöneltilen burjuva itirazları bırakalım.
      Yukarıda gördük ki, işçi sınıfının devrimde atacağı ilk adım, proletaryayı egemen sınıf 
durumuna getirmek, demokrasi savaşını kazanmaktır.
      Proletarya, siyasal egemenliğini, tüm sermayeyi burjuvaziden derece derece koparıp 
almak,  bütün  üretim  araçlarını  devletin,  yani  egemen  sınıf  olarak  örgütlenmiş 
proletaryanın  elinde  merkezileştirmek  için,  ve  üretici  güçlerin  tamamını  olabildiğince 
çabuk artırmak için kullanacaktır.
      Başlangıçta  bu,  elbette,  mülkiyet  hakkına ve  burjuva üretim koşullarına despotça 
saldırma dışında; dolayısıyla iktisadi bakımdan yetersiz ve savunulamaz gibi görünen, ama 
hareketin  akışı  içerisinde  kendisini  aşan,  eski  toplum  düzenine  daha  başka  saldırıları 
zorunlu  kılan[51*]  ve  üretim  biçimini  tamamıyla  devrimcileştirmenin  bir  aracı  olması 
bakımından kaçınılmaz olan önlemler dışında gerçekleştirilemez.
      Bu önlemler elbette farklı ülkelerde farklı olacaktır.
      Bununla birlikte, şu aşağıdakiler en ileri ülkelerde oldukça genel bir uygulanabilirliğe 
sahip olacaklardır:
      1. Toprak mülkiyetinin kaldırılması[52*] ve bütün toprak rantlarının kamu yararına 
kullanılması.
      2. Ağır bir müterakki ya da kademeli gelir vergisi.[53*]
      3. Bütün miras haklarının kaldırılması.
      4. Bütün mültecilerin ve asilerin mülklerine elkonulması.
      5. Sermayesi devletin olan ve tam bir tekele sahip bulunan bir ulusal banka aracılığı ile  
kredinin devlet elinde merkezileştirilmesi.
      6. Haberleşme ve ulaşım araçlarının[54*] Devlet elinde merkezileştirilmesi.
      7. Devlet tarafından sahip olunan fabrikaların ve üretim araçlarının artırılması; boş  
toprakların ekime açılması, ve genel olarak toprağın, ortak bir plan uyarınca iyileştirilmesi.
      8. Herkes için eşit çalışma yükümlülüğü. Sanayi orduları kurulması, özellikle tarım için.
      9. Tarımın imalât sanayileri ile birleştirilmesi; kent ile kır arasındaki ayrımın, nüfusun 
ülke yüzeyine daha eşit bir biçimde dağılmasıyla yavaş yavaş kaldırılması.[55*]



      10. Bütün çocuklar için devlet okullarında parasız eğitim. Bugünkü biçimi içerisinde 
çocukların  fabrikalarda  çalıştırılmalarına  son  verilmesi.  Egitimin  sınai[56*]  üretimle 
birleştirilmesi vb., vb..
      Gelişimin akışı içerisinde sınıf ayrımları kalktığında ve üretim tüm ulusun geniş bir 
birliğinin ellerinde[57*] yoğunlaştığında, kamu gücü siyasal niteliğini yitirecektir. Gerçek 
anlamında siyasal güç, bir sınıfın bir başka sınıfı ezmek amacıyla örgütlenmiş gücüdür. 
Eğer  proletarya,  burjuvaziyle  savaşımında,  koşulların  zorlamasıyla,  kendisini  bir  sınıf 
olarak örgütlemek zorunda kalacak, bir devrim yoluyla kendisini egemen sınıf durumuna 
getirecek, ve egemen sınıf olarak eski üretim koşullarını zor kullanarak ortadan kaldıracak 
olursa, o zaman, bu koşullarla birlikte, sınıf karşıtlıklarını ve genel olarak sınıfların varlık 
koşullarını da ortadan kaldırmış ve, böylelikle, bir sınıf olarak kendi egemenliğini ortadan 
kaldırmış olacaktır.
      Sınıflarıyla ve sınıf karşıtlıklarıyla birlikte eski burjuva toplumun yerini, kişinin özgür 
gelişiminin, herkesin özgür gelişiminin koşulu olduğu bir birlik alacaktır.

III. SOSYALİST VE KOMÜNİST YAZIN

1. GERİCİ SOSYALİZM

A. FEODAL SOSYALİZM

      Tarihsel konumlan yüzünden, modern burjuva toplumuna karşı kitapçıklar yazmak, 
Fransız ve İngiliz aristokrasisinin mesleği haline geldi. Haziran 1830 Fransız devriminde 
ve İngiliz  reform hareketinde,[16] nefret  ettikleri  sonradan görmeler  karşısında bir  kez 
daha yenik düştüler.  O günden sonra,  ciddi  bir  siyasal  savaşım,  tamamıyla,  sözkonusu 
olmaktan çıktı. Geriye yalnızca yazınsal bir savaş olanağı kaldı. Ama yazın alanında bile 
restorasyon döneminin[58*] eski çığlıklarını atmak artık olanaksızdı.
      Sempati  uyandırmak  için,  aristokrasi,  görünüşte  kendi  çıkarlarını  unutmak  ve 
burjuvaziye karşı yalnızca sömürülen işçi sınıfının çıkarına olan iddianameler hazırlamak 
zorunda kaldı. Böylece aristokrasi, öcünü, yeni efendisine hicivler düzerek ve kulağına da 
yaklaşmakta olan felâket konusunda uğursuz kehanetler fısıldayarak aldı.[59*]
      Feodal sosyalizm ortaya işte böyle çıktı; yarı yakınma, yarı hiciv; yarı geçmişin yankısı; 
yarı geleceğin tehdidi; bazan acı, nükteli ve keskin eleştirisiyle burjuvaziyi tam yüreğinden 
vurarak;  ama  modern  tarihin  gidişini  kavramakta  tam  bir  beceriksizlik  gösterdiğinden 
etkisi bakımından hep gülünç düşerek.
      Halkı kendi ardına toplayabilmek için, aristokrasi,  bayrak niyetine,  önde, proleter 
sadaka torbasını dalgalandırdı. Ama halk, onun peşine her takılışında kıçındaki eski feodal 
hanedan armasını görüp yüksek perdeden aşağılayıcı kahkahalarla onu terketti.
      Fransız Meşruiyetçilerin[17] ve "Genç İngiltere"nin[18] bir kesimi bu sahneleri pek 
güzel oynadılar.
      Kendi  sömürü  biçimlerinin  burjuvazininkinden  farklı  olduğuna  işaret  ederken, 
feodaller, çok farklı ve artık eskimiş durum ve koşullar altında sömürüde bulunduklarını 
unutuyorlar. Kendi iktidarları sırasında modern proletaryanın hiç bir zaman varolmadığını 
gösterirken,  modern  burjuvazinin  kendi  toplum  biçimlerinin  zorunlu  ürünü  olduğunu 
unutuyorlar.
      Kaldı  ki,  eleştirilerinin  gerici  niteliğini  o  denli  az  gizliyorlar  ki,  burjuvaziye  karşı 
yönelttikleri başlıca suçlama, burjuva rejim altında eski toplum düzenini yerlebir edecek 
bir sınıfın gelişmekte olduğundan ibaret kalıyor.
      Burjuvaziyi,  bir  proletarya  yaratmaktan  çok,  devrimci  bir  proletarya  yaratmakla 
suçluyorlar.



      Dolayısıyla,  siyasal  uygulamada,  işçi  sınıfına  karşı  alınan  bütün  zor  önlemlerine 
katılıyorlar; ve günlük yaşamda da, bütün tumturaklı sözlerine karşın, sanayi ağacından 
düşen[60*] altın elmaları toplamak ve doğruluğu, sevgiyi ve onuru, yün, şeker pancarı ve 
içki ticareti ile trampa etmek için her şeye boyun eğiyorlar.[61*]
      Papaz nasıl hep toprakbeyi[62*] ile elele olmuşsa, kilise sosyalizmi de feodal sosyalizm 
ile hep elele olmuştur.
      Hıristiyan zahitliğine sosyalist bir renk vermekten daha kolay şey yoktur. Hıristiyanlık 
özel mülkiyete karşı, evliliğe karşı, devlete karşı çıkmamış mıdır? Bunların yerine yardım 
severliği ve yoksulluğu, evlenmemeyi ve nefse eza etmeyi,  manastır yaşamını ve kiliseyi 
vaazetmemiş midir? Hıristiyan[63*] sosyalizmi, rahibin aristokratın kin dolu kıskançlığını 
takdis ettiği kutsal sudan başka bir şey değildir.

B. KÜÇÜK-BURJUVA SOSYALİZMİ

      Feodal aristokrasi, burjuvazi tarafından yıkılan, modern burjuva toplumu ortamında 
varlık koşulları sınırlanan ve yokedilen tek sınıf değildi. Ortaçağ kentlileri ve küçük mülk 
sahibi köylüler,[64*] modern burjuvazinin habercileriydiler. Sınai ve ticari bakımdan çok 
az gelişmiş ülkelerde, bu iki sınıf, doğmakta olan burjuvaziyle yanyana bitkisel yaşamlarını 
hâlâ sürdürüyorlar.[65*]
      Modern uygarlığın  tam olarak gelişmiş  olduğu ülkelerde,  proletarya ile  burjuvazi  
arasında  durmadan  yalpalayan  ve  burjuva  toplumunun  tamamlayıcı  bir  parçası  olarak 
kendisini  durmadan yenileşen  yeni  bir  küçük-burjuva  sınıfı  oluşmuştur.  Ne  var  ki,  bu 
sınıfın  tek  tek  üyeleri,  rekabet  yüzünden,  durmadan  proletaryanın  arasına  fırlatılıp 
atılıyorlar,  ve  modern  sanayi  geliştikçe,  bunlar,  modern toplumun bağımsız  bir  kesimi 
olarak  tamamıyla  yok  olacakları  ve  manüfaktürdeki,  tarımdaki  ve  ticaretteki  yerlerinin 
denetçiler,  kâhyalar  ve tezgâhtarlar tarafından alınacağı  anın yaklaşmakta olduğunu da 
görüyorlar.
      Nüfusun yarısından çok daha fazlasını köylülerin oluşturduğu Fransa gibi ülkelerde, 
burjuvaziye karşı proletaryanın yanında yer alan yazarların, burjuva rejimini eleştirirken 
köylünün  ve  küçük-burjuvanın  ölçütlerini  kullanmaları  ve  işçi  sınıfını  bu  ara 
sınıfların[66*]  bakış  açısından  savunmaları  doğaldı.  Küçük-burjuva  sosyalizmi  böyle 
doğdu. Sismondi, yalnızca Fransa'da değil, İngiltere'de de bu okulun başıydı.
      Sosyalizmin  bu  okulu,  modern  üretim  koşulları  içerisindeki  çelişkileri  derin  bir  
kavrayışla en küçük ayrıntılarına dek tahlil etti. İktisatçıların ikiyüzlü mazeretlerini apaçık 
ortaya  serdi.  Makinelerin  ve  işbölümünün,  sermayenin  ve  toprağın  birkaç  elde 
yoğunlaşmasının, aşırı üretimin ve bunalımların yıkıcı etkilerini yadsınamaz bir biçimde 
tanıtladı; küçük-burjuvanın ve köylünün kaçınılmaz yıkılışına, proletaryanın yoksulluğuna, 
üretimdeki  anarşiye,  servet  dağılımındaki  aşikâr  eşitsizliklere,  uluslar  arasındaki  sınai 
yoketme savaşına, eski ahlâki bağların, eski aile ilişkilerinin, eski milliyetlerin çözülüşüne 
işaret etti.
      Bununla birlikte, sosyalizmin bu biçimi, kesin amaçları bakımından, ya eski üretim ve 
değişim  araçlarını,  ve  bunlarla  birlikte  eski  mülkiyet  ilişkilerini  ve  eski  toplumu  geri 
getirmeyi, ya da modern üretim ve değişim araçlarını, bu araçlar tarafından parçalanmış 
bulunan  ve  parçalanmaları  kaçınılmaz  olan  eski  mülkiyet  ilişkileri  çerçevesi  içerisinde 
tutmayı arzular. Her iki durumda da, hem gerici ve hem de ütopyacıdır.
      Son sözleri şunlardır: manüfaktürde loncalar; tarımda ataerkil ilişkiler.
      Sonunda sosyalizmin bu biçimi, inatçı tarihsel olgular kendi kendini aldatmanın tüm 
uyuşturucu etkilerini dağıttığında pek kötü bir melankoli nöbeti içerisinde son buldu.[67*]

C. ALMAN SOSYALİZMİ YA DA "HAKİKİ" SOSYALİZM

      İktidardaki bir burjuvazinin baskısı altında ortaya çıkmış bulunan ve bu iktidara karşı 
savaşımın yazınsal ifadesi olan Fransa'daki sosyalist ve komünist yazın, Almanya'ya, bu 



ülkedeki  burjuvazinin  feodal  mutlakiyete  karşı  savaşımına  henüz  başlamış  olduğu  bir 
sırada girdi.
      Alman filozofları, sözde-filozoflar ve beaux esprits[68*] , bu yazına dört elle sarıldılar,
[69*]  ne  var  ki,  bu  yazıların  Fransa'dan  Almanya'ya  göçmeleri  sırasında,  Fransa'daki  
toplumsal  koşulların  da  bunlarla  birlikte  göçmediğini  unuttular.  Bu  Fransız  yazını, 
Almanya'nın toplumsal koşullarıyla temasa geldiğinde bütün o anki pratik önemini yitirdi, 
ve salt yazınsal bir yön aldı.[70*] Böylece, 18. yüzyıl Alman filozofları için, birinci Fransız 
Devriminin  istemleri,  genel  olarak  "Pratik  Us"un[19]  istemlerinin  ötesinde  bir  şey 
değillerdi, ve devrimci Fransız burjuvazisinin iradesinin dile getirilişi, onların gözüne, Saf 
İrade'nin, olması gereken İrade'nin, hakiki İnsan İradesi'nin yasaları olarak gözüktü.
      Alman literati'sının işi, yeni Fransız düşüncelerini kendi eski felsefi bilinçlerine uyumlu 
hale getirmekten ya da daha doğrusu, Fransız düşüncelerini, kendi felsefi bakış açılarını 
terketmeksizin kendilerine maletmekten ibaretti.
      Bu malediş, bir yabancı dil nasıl edinilirse öyle oldu, yani çeviri ile.
      Eski putatapıcılığın klâsik yapıtlarının yazılı olduğu elyazmalarının üzerine keşişlerin 
nasıl katolik azizlerin aptalca yaşamlarını yazdıkları bilinir. Alman literati'si, laik Fransız 
yazınına  bunun  tersini  yaptı.  Bunlar,  Fransızca  asıllarının  altına  kendi  felsefi 
saçmalıklarını yazdılar. Örneğin paranın iktisadi işlevleri konusundaki Fransız eleştirisinin 
altına,  "İnsanlığın  Yabancılaşması"nı  yazdılar,  ve  burjuva  devleti  konusundaki  Fransız 
eleştirisinin  altına  da,  "Genel  Kategorisinin  Tahtından  İndirilişi"ni  yazdılar,  vb..[71*] 
Fransız  tarihsel  eleştirilerinin[72*]  altına  bu  felsefi  sözleri  koymayı,  "Eylem  Felsefesi", 
"Hakiki  Sosyalizm",  "Alman  Sosyalizminin  Bilimi",  "Sosyalizmin  Felsefi  Temeli",  vb., 
olarak kutsadılar.
      Fransız  sosyalist  ve  komünist  yazını,  böylece,  tamamıyla  iğdiş  edilmiş  oldu.  Ve 
Alman'ın ellerinde bu bir sınıfın bir başka sınıfla savaşımını ifade etmekten çıktığı için, 
Alman,  "Fransız  tek-yanlılığı"nın  üstesinden  geldiğinin  ve  hakiki  gereksinmeleri  değil, 
Hakikatin gereksinmelerini, proletaryanın çıkarlarını değil, İnsan Doğası'nın, hiç bir sınıfa 
ait olmayan, hiç bir gerçekliği bulunmayan, yalnızca felsefi fantezinin puslu dünyasında 
varolan genel olarak insanın çıkarlarını temsil ettiğinin bilincindeydi.
      Beceriksizce hazırlanmış okul ödevini böyle gösterişle ciddiye alan ve kötü malını 
böylesine  şarlatanca  göklere  çıkartan  bu  Alman  sosyalizmi,  bu  arada,  bilgiççe 
masumiyetini yavaş yavaş yitirdi.
      Alman'ın özellikle de Prusya burjuvazisinin, feodal aristokrasiye ve mutlak monarşiye 
karşı verdiği savaş, bir başka deyişle liberal hareket, daha ciddileşti.
      Böylece,  siyasal  hareketin karşısına sosyalist  istemlerle çıkması,  liberalizme karşı,  
temsili  hükümete  karşı,  burjuva  rekabetine  karşı,  burjuva  basın  özgürlüğüne,  burjuva 
hukukuna,  burjuva  özgürlüğüne  ve  eşitliğine  karşı  geleneksel  bedduaları  savurması  ve 
yığınlara  bu  burjuva  hareketiyle  kazanacak  hiç  bir  şeyleri  olmayıp  her  şeylerini 
yitireceklerini vaazetmesi için "Hakiki" sosyalizme çoktandır beklediği fırsat verilmiş oldu. 
Alman sosyalizmi, budalaca yankısı olduğu Fransız eleştirisinin, tekabül ettiği iktisadi[73*] 
yaşam koşullarıyla birlikte,  modern burjuva toplumun varlığını  ve buna uyarlanmış bir 
siyasal  yapıyı,  gerçekleştirilmeleri  Almanya'da  henüz  süren  savaşımın  esas  hedefi  olan 
şeyleri  öngördüğünü,  tam  da  gerekli  olduğu  anda  unutuverdi.  Alman  sosyalizmi, 
papazlardan, profesörlerden, taşra soylularından ve bürokratlardan oluşan yandaşları ile 
birlikte  mutlakiyetçi  hükümetler  için,[74*]  kendilerini  tehdit  eden  burjuvaziye  karşı 
sevinçle karşılanan bir korkuluk hizmeti gördü.
      Alman sosyalizmi, bu aynı hükümetlerin Alman işçi sınıfı ayaklanmalarına tam da o 
sırada[75*] yutturdukları kamçı ve kurşun haplarının ardından verilen ağız tatlandırıcı bir 
şey oldu.
      Bu "Hakiki" sosyalizm, hükümetlerin elinde böylece, Alman burjuvazisine karşı bir 
silah haline gelmekle  birlikte,  aynı  zamanda doğrudan doğruya gerici  bir  çıkan,  Alman 
darkafalılarının[76*] çıkarını da temsil ediyordu. Almanya'da, 16. yüzyılın bir kalıntısı olan 
ve o zamandan,beri çeşitli biçimler altında tekrar tekrar ortaya çıkıp duran küçük-burjuva 



sınıfı, şu andaki durumun gerçek toplumsal temelidir.
      ;      Bu  sınıfın  korunması,  Almanya'daki  mevcut  durumun korunması  demektir.  
Burjuvazinin sınai ve siyasal egemenliği,  bir yandan sermaye yoğunlaşması  sonucu,  öte 
yandan da devrimci bir proletaryanın doğuşu sonucu, onu kesin bir yıkım ile tehdit ediyor. 
"Hakiki" sosyalizm, bu iki kuşu bir taşla vurabilirmiş gibi göründü. Bir salgın gibi yayıldı.
      Belagat çiçekleriyle süslenmiş, gönül bulandırıcı  duygusallıkla sırsıklam, spekülatif 
örümcek ağlarından dokunmuş kisve,  Alman sosyalistlerinin  bir  deri  bir  kemik  kalmış 
zavallı "ölümsüz hakikatler"ini sarıp sarmaladıkları görülmemiş bolluktaki bu kisve, böyle 
bir halk arasında kendi mallarının sürümünü artırmaya yaradı.
      Ve Alman sosyalizmi de, kendi görevinin küçük-burjuva darkafalının[77*] abartmalı 
temsilcisi olmak olduğunu gittikçe daha çok kabullendi.
      Alman ulusunu örnek ulus, ve küçük Alman darkafalısını[78*] da örnek insan ilân etti. 
Bu örnek insanın bütün alçakça bayağılıklarına, gerçek niteliğinin tam tersine, gizli, yüce, 
sosyalist  bir  anlam  verdi.  İşi,  komünizmin  "vahşice  yıkıcı"  eğilimine  doğrudan  karşı 
çıkmaya, ve bütün sınıf savaşımlarını tepeden ve tarafsız bir küçümsemeyle karşıladığını 
ilân etmeye dek vardırdı. Pek az istisna dışında, Almanya'da şu an (1847)[79*] piyasaya 
sürülen bütün sözde sosyalist ve komünist yayınlar, bu bayağı ve sinir bozucu yazın alanına 
girerler.[80*]

2. TUTUCU SOSYALİZM YA DA BURJUVA SOSYALİZMİ

      Burjuvazinin  bir  kesimi,  burjuva  toplumun  varlığının  devamını  sağlamak  için, 
toplumsal hoşnutsuzlukları gidermek ister.
      İktisatçılar,  iyilikseverler,  insanlıkçılar, işçi sınıfının durumunu iyileştiriciler, hayır 
işleri  örgütleyicileri,  hayvanlara eziyet edilmesini  önleme derneklerinin üyeleri,  ılımlılık 
bağnazları, akla gelebilecek her türden gizli reformcular, bu kesime girerler. Sosyalizmin 
bu biçimi,[81*] üstelik, eksiksiz sistemler haline de getirilmiştir.
      Bu biçime bir örnek olarak Proudhon'un Sefaletin Felsefesi'ni anabiliriz.
      Sosyalist burjuva, modern toplumsal koşulların bütün üstünlüklerini istiyor,[82*] ama 
buradan zorunlu olarak çıkan savaşımlar ve tehlikeler olmaksızın. Bunlar mevcut toplumu 
istiyorlar, yeter ki, devrimci ve çözücü öğeleri çıkartılmış olsun. Proletaryası olmayan bir 
burjuvazi istiyorlar. Burjuvazi, doğal olarak, kendi egemen olduğu dünyanın dünyaların en 
iyisi olduğunu düşünüyor; ve burjuva sosyalizmi de, bu rahatlatıcı düşünceyi azçok eksiksiz 
çeşitli  sistemler[83*]  haline  getiriyor.  Proletaryadan  böyle  bir  sistemi  yürütmesini  ve, 
böylece, dosdoğru toplumsal[84*] Yeni Kudüs'e girmesini istemekle, aslında, proletaryanın 
mevcut toplum çerçevesi içerisinde kalmasından, ama burjuvaziye ilişkin bütün nefret dolu 
düşüncelerini bir kenara bırakmasından başka bir şey istemiş olmuyor.
      Bu sosyalizmin ikinci ve daha pratik, ama daha az sistematik bir biçimi, şu ya da bu  
siyasal  reformun  değil,  ancak  maddi  varlık  koşullarındaki,  iktisadi  ilişkilerdeki  bir 
değişikliğin onlara bir yarar sağlayabileceğini göstererek, her türlü devrimci hareketi işçi 
sınıfının gözünden düşürmeye çalışmıştır.  Ne var ki  sosyalizmin bu biçimi,[85*] maddi 
varlık  koşullarındaki  değişmelerden,  hiç  bir  şekilde,  ancak  bir  devrimle 
gerçekleştirilebilecek olan burjuva üretim ilişkilerinin kaldırılmasını  değil,  bu ilişkilerin 
sürekli  varlığına  dayandırılan  idari  reformları,  dolayısıyla  sermaye  ile  emek  arasındaki 
ilişkileri hiç bir biçimde etkilemeyen, olsa olsa burjuva hükümetinin masraflarını azaltan 
ve idari işleyişini basitleştiren reformları anlıyor.
      Burjuva sosyalizmi yeterli ifadesini ancak ve ancak salt bir mecaz haline geldiği zaman 
buluyor.
      Serbest ticaret: işçi sınıfının çıkarı için. Koruyucu gümrükler: işçi sınıfının çıkarı için. 
Cezaevi reformu:[86*] işçi  sınıfının çıkarı için. Burjuva sosyalizminin son sözü ve ciddi 
olarak söylediği tek söz işte budur.



      Bu sosyalizm şu sözlerle özetleniyor: burjuva bir burjuvadır - işçi sınıfının çıkarı için.

3. ELEŞTİREL-ÜTOPİK SOSYALİZM VE KOMÜNİZM

      Biz burada, Babeuf ve diğerlerinin yazılarında olduğu gibi, her büyük modern devrimde 
her  zaman proletaryanın  istemlerini  dile  getirmiş  olan  yazının  sözünü etmiyoruz.[87*] 
Kendi  amaçlarına ulaşmak için  proletaryanın feodal  toplumun yıkılmakta olduğu genel 
kaynaşma anlarında yaptığı ilk doğrudan girişimler, proletaryanın o sıradaki gelişmemiş 
durumu yüzünden olduğu kadar, kurtuluşunun iktisadi koşulları henüz daha yaratılmaları 
gereken  ve  yalnızca  yaklaşmakta  olan  burjuva  çağının  yaratabileceği  koşulların 
bulunmayışı  yüzünden,  zorunlu  olarak  başarısızlığa  uğradı.[88*]  Proletaryanın  bu  ilk 
hareketlerine  eşlik  etmiş  olan  devrimci  yazın,  zorunlu  olarak  gerici  bir  niteliğe[89*] 
sahipti. Bu, genel bir zahitliği ve en kaba biçimiyle bir toplumsal eşitliği telkin ediyordu.
      Haklı  olarak  sosyalist  ve  komünist  diye  adlandırılan  sistemler,  Saint-Simon'un,  
Fourier'nin, Owen'ın ve ötekilerin sistemleri, proletarya ile burjuvazi arasındaki savaşımın 
yukarda anlatılan ilk, gelişmemiş döneminde ortaya çıktılar (Bkz: Bölüm I, Burjuvalar ve 
Proleterler).
      Bu sistemlerin kurucuları, hem sınıf karşıtlıklarını, ve hem de hüküm süren toplum 
biçimi içerisindeki çözücü öğelerin etkisini gerçekten de görüyorlar. Ama henüz bebeklik 
çağındaki[90*] proletarya, onlara hiç bir tarihsel inisiyatifi ya da hiç bir batımsız siyasal 
hareketi olmayan bir sınıf görünümü sunuyor.
      Sınıf  karşıtlıklarının  gelişimi,  sanayiin  gelişimiyle  başabaş  gittiğinden,  içinde 
bulundukları iktisadi durum, onlara, proletaryanın kurtuluşunun maddi koşullarını henüz 
sağlamıyor. Dolayısıyla, bu koşulları yaratacak yeni bir toplum biliminin peşine, yeni[91*] 
toplum yasalarının peşine düşüyorlar.
      Tarihsel[92*] eylemin yerini, bunların kişisel yaratıcı eylemi; tarihsel olarak yaratılmış 
kurtuluş  koşullarının yerini,  hayali  olanlar;  ve  proletaryanın tedrici,  kendiliğinden[93*] 
sınıf  örgütlenmesinin  yerini,  bu  yaratıcılar  tarafından  özel  olarak  tasarlanmış  toplum 
örgütlenmesi  alacaktır.  Geleceğin  tarihi,  kendisini,  bunların  gözünde,  kendi  toplum 
planlarının propagandasına ve fiilen uygulanmasına indirgiyor.
      Planlarını oluştururken, en çok acı çeken sınıf olarak özellikle işçi sınıfının çıkarlarını 
gözetmenin bilincindedirler.  Onlar için proletarya,  ancak, en çok acı  çeken sınıf  olması 
bakımından vardır.
      Sınıf savaşımının gelişmemiş oluşu kadar, kendi içinde bulundukları ortam da, bu  
türden  sosyalistlerin  kendilerini  her  türlü  sınıf  karşıtlığının  çok  üstünde  görmelerine 
neden  oluyor.  Bunlar,  toplumun  her  üyesinin,  hatta  en  iyi  durumda  olanların  bile, 
koşullarını  iyileştirmek  istiyorlar.  Böylece  bunlar,  sınıf  ayrımı  yapmaksızın,  toplumun 
tamamına, hatta tercihan egemen sınıfa seslenip duruyorlar. Çünkü bunların sistemini bir 
kez anladıktan sonra, insanlar nasıl olur da mümkün olan en iyi toplum için mümkün olan 
en iyi planın bu olduğunu görmemezlik ederler?
      Böylece bunlar, her türlü siyasal, ve özellikle de her türlü devrimci eylemi reddederler;  
amaçlarına  barışçıl  yollarla  ulaşmayı  arzularlar  ve  zorunlu  olarak  başarısız  kalmaya 
mahkum küçük deneyler  ile  ve  örnek gösterme ile,  yeni  toplumsal  İncil-i  Şerif  yolunu 
açmaya çalışırlar.
      Proletaryanın  henüz  pek  az  gelişmiş  olduğu ve  kendi  durumu konusunda ancak 
gerçeklerden uzak bir kavrayışa sahip bulunduğu bir sırada çizilen geleceğin toplumuna 
ilişkin bu hayali tablolar, bu sınıfın toplumun genel bir yeniden kuruluşuna duyduğu ilk 
içgüdüsel özlemlerin sonucudur.
      Ama bu sosyalist ve komünist yayınlar, eleştirel bir öğe de içerirler. Bunlar mevcut  
toplumun  bütün  ilkelerine  saldırırlar.  Bu  yüzden  işçi  sınıfını  aydınlatacak  en  değerli 
malzemelerle  doludurlar.  Bunlarda  önerilen  kent  ile  kır  arasındaki  ayrımın,  ailenin, 



sanayilerin özel kişiler hesabına işletilmesinin[94*] ve ücret sisteminin[95*] kaldırılması, 
toplumsal uyumun ilânı, devletin işlevlerinin üretimi yönetmekten ibaret hale getirilmesi 
gibi pratik önlemler —bütün bunlar, yalnızca, o sıralar daha henüz gelişmeye başlamış olan 
ve bu yayınlarda ancak ilk belli-belirsiz biçimleri içerisinde farkedilen sınıf karşıtlıklarının 
ortadan kaldırılmaları gereğine işaret ediyorlar. Bu öneriler, bu yüzden, tamamıyla ütopik 
bir nitelik taşıyorlar.
      Eleştirel-ütopik sosyalizmin ve komünizmin önemi, tarihsel gelişmeyle ters orantılıdır. 
Modern[96*] sınıf savaşımının gelişmesi ve belli bir biçim alması oranında, savaşımdan bu 
hayali ayrı kalış, ona yapılan bu hayali saldırılar bütün pratik değerlerini ve bütün teorik 
haklılıklarını  yitiriyor.  Dolayısıyla,  bu  sistemlerin  kurucularının  birçok  bakımlardan 
devrimci  olmalarına  karşın,  bunların  öğretilileri,  her  keresinde,  salt  gerici  tarikatlar 
kurmuşlardır.  Bunlar, proletaryanın ileriye doğru tarihsel gelişimi karşısında sıkı  sıkıya 
ustalarının  eski  görüşlerine  sarılıyorlar.  Dolayısıyla  bunlar,  durmadan,  sınıf  savaşımını 
köreltmeye ve sınıf karşıtlıklarını uzlaştırmaya çabalıyorlar. Bunlar toplumsal ütopyalarını, 
yalıtılmış "phalanstéres" yaratmayı, "Home Koloniler" kurmayı, bir "Küçük İkarya"[97*] —
Yeni Kudüs'ün küçük boy[98*] baskıları— kurmayı deneyler yoluyla gerçekleştirme düşü 
görüyorlar  ve  bütün  bu  düşlerini  gerçekleştirmek  için  burjuvazinin  duygularına  ve 
keselerine seslenmek zorunda kalıyorlar. Bunlar giderek yukarıda betimlenen gerici [ya da]
[99*]  tutucu  sosyalistler  kategorisine  düşüyorlar  ve  onlardan ancak  daha sistemli  olan 
bilgiçlikleriyle  ve  kendi  toplum  bilimlerinin  mucizevi  etkilerine  olan  bağnaz  ve  batıl 
inançlarıyla[100*] ayrılıyorlar.
      Bunlar,  bu  yüzden,  işçi  sınıfından  gelen  her  türlü  siyasal  eyleme  şiddetle  karşı 
çıkıyorlar; bunlara göre bu tür eylem, ancak, yeni İncil-i Şerif'e olan kör inançsızlıktan ileri 
gelebilir.
      İngiltere'de ovıncılar çartistlere Fransa'da da furiyeciler Réformist'lere[20] karşıdırlar.

IV. KOMÜNİSTLERİN MEVCUT ÇEŞİTLİ MUHALEFET PARTİLERİ KARŞISINDAKİ 
KONUMLARI

      Komünistlerin  İngiltere'de çartistler  ve Amerika'da da tarım reformcuları[21]  gibi 
mevcut işçi sınıfı partileri ile olan ilişkileri İkinci Bölümde açıklandı.
      Komünistler  işçi  sınıfının  ivedi  hedeflerine  ulaşılması  ve  o  andaki  çıkarlarının 
gerçekleşmesi için savaşırlar; ama mevcut hareket içerisinde, bu hareketin geleceğini de 
temsil eder ve gözetirler.[101*] Komünistler Fransa'da, tutucu ve radikal burjuvaziye karşı,  
sosyal-demokratlar[102*]  ile  bağlaşıklık  kuruyorlar,  ama  büyük  devrimden  geleneksel 
olarak devralınmış sözlere ve yanılsamalara karşı eleştirel bir tutum takınma hakkını da 
saklı tutuyorlar.
      İsviçre'de radikalleri destekliyorlar, ama bu partinin kısmen, Fransa'daki anlamıyla, 
demokratik  sosyalistlerden,  kısmen  de  radikal  burjuvalardan  olmak  üzere,  birbirlerine 
karşıt öğelerden oluştuğunu gözden kaçırmıyorlar.
      Polonya'da ulusal kurtuluşun ilk koşulu olarak bir tarım devrimi üzerinde direten 
partiyi, 1846 Krakov ayaklanmasını[23] başlatan partiyi destekliyorlar.
      Almanya'da, devrimci bir tutum takındığı sürece, mutlak monarşiye, feodal ağalığa ve 
küçük-burjuvaziye karşı,[103*] burjuvaziyle birlikte savaşıyorlar.
      Ama, Alman işçileri, burjuvazinin kendi egemenliği ile birlikte getirmek zorunda olduğu 
toplumsal  ve  siyasal  koşulları  olabildiğince  çok sayıda silahlar  olarak  burjuvaziye  karşı 
derhal  kullanabilsinler  diye,  ve  Almanya'da  gerici  sınıfların  devrilmelerinin  ardından 
bizzat burjuvaziye karşı savaş derhal başlayabilsin diye, işçi sınıfına burjuvazi ile proletarya 
arasındaki  düşmanca  karşıtlık  konusunda  mümkün  olan  en  açık  bilinci  kazandırmaya 
çalışmaktan bir an için olsun geri kalmıyorlar.



      Komünistler  dikkatlerini  esas  olarak  Almanya'ya  çeviriyorlar,  çünkü  bu  ülke  17. 
yüzyılda  İngiltere'dekinden  ve  18.  yüzyılda  Fransa'dakinden  daha  gelişkin  bir  Avrupa 
uygarlığı koşulları altında ve çok daha fazla gelişmiş bir proletarya ile yapılmak zorunda 
olan  bir  burjuva  devrimi  arifesindedir,  ve  çünkü  Almanya'daki  burjuva  devrimi,  onu 
hemen izleyecek bir proleter devriminin başlangıcı olacaktır.
      Kısacası, komünistler, her yerde, mevcut toplumsal ve siyasal düzene karşı her devrimci 
hareketi destekliyorlar.
      Bütün bu hareketlerde, o andaki gelişme derecesi ne olursa olsun, mülkiyet sorununu o 
hareketin esas sorunu olarak ön plana çıkarıyorlar.
      Son olarak, her yerde, bütün ülkelerin demokratik partileri arasında birlik ve anlaşma 
sağlanması için çalışıyorlar.
      Komünistler, kendi görüşlerini ve amaçlarını gizlemeye tenezzül etmezler. Hedeflerine 
ancak  tüm  mevcut  toplumsal  koşulların  zorla  yıkılmasıyla  ulaşılabileceğini  açıkça  ilân 
ediyorlar. Varsın egemen sınıflar bir komünist devrim korkusuyla titresinler. Proleterlerin 
zincirlerinden başka kaybedecek bir şeyleri yok. Kazanacakları bir dünya var.

BÜTÜN ÜLKELERİN İŞÇİLERİ, BİRLEŞİNİZ!

Aralık 1847 - Ocak 1848'de
Marx ve Engels tarafından
yazılmıştır

Özgün basımı, Almanca olarak,
Şubat 1848'de Londra'da yapılmıştır

Önsözler'in Dipnotları

[1*] Köy topluluğu.
[2*]  "Kanımca",  diye  yazmıştım  İngilizce  çevirinin  önsözünde,  "Darwin'in  teorisinin 
biyoloji için yaptığının aynısını tarih için yapacak olan bu düşüncelere, her ikimiz de, 1845 
öncesinde, yavaş yavaş yaklaşmaktaydık. Buna doğru, bağımsız olarak, ne denli ilerlemiş 
olduğumu en iyi  İngiltere'de İşçi Sınıfının Durumu başlıklı  yapıtım gösterir. Ama, 1845 
baharında,  Brüksel'de  Marx  ile  yeniden  karşılaştığımda,  kendisi  bunları  zaten 
oluşturmuştu  ve,  neredeyse  burada  belirttiğim  kadar  açık  bir  biçimde,  bu  düşünceleri 
önüme seriverdi." [Engels'in 1890 Almanca baskıya notu.]
[3*] 1883 Almanca Baskıya Önsöz kastediliyor. -Ed.
[4*] Engels'in kaybolduğunu söylediği ve 1882 Rusça baskı için Marx'la beraber yazdıkları 
önsözün  özgün  Almancası  sonradan  bulunmuş  ve  Marksizm-Leninizm  Enstitüsünün 
arşivine konulmuştur. 1882 Rusça Baskıya Önsöz olarak yayınlanmıştır -Ed.
[5*] Bkz: 1872 Almanca Baskıya Önsöz. -Ed.
[6*] Lassalle, kişi olarak, kendisini bize hep Marx'ın bir "öğretilisi" olarak tanıtmıştı ve, bu 
sıfatla,  elbette  Manifesto'nun  zemini  üzerinde  kalmıştı.  Lassalle'ın  devlet  kredileri  ile 
desteklenen, üretici kooperatifleri isteminin ötesine geçmeyen ve tüm işçi sınıfını devlet 
desteğinden yana olanlar ile, öz-destekten yana olanlar diye bölen izleyicileri için durum 
çok farklıydı. [Engels'in notu.]
[7*] W. Bevan. -Ed.
[8*] Lehçe baskısında bu tümce atlanmıştır. -Ed.
Dipnotlar

[1*] Burjuvazi ile, modern kapitalistler sınıfın, toplumsal üretim araçlarının sahipleri ve 



ücretli  emek  kullananlar  kastediliyor.  Proletarya  ile  ise,  kendilerine  ait  hiç  bir  üretim 
aracına sahip olmadıklarından, yaşamak için işgüçlerini satmak durumunda kalan modern 
ücretli emekçiler sınıfı. [Engels'in 1888 İngilizce baskıya notu.]
[2*]  Yani  yazılı  tarih.  1847'de,  toplumun  tarih-öncesi,  kaydedilmiş  tarih-öncesinde 
varolmuş  toplumsal  örgütlenme  henüz  tamamıyla  bilinmiyordu.  O  tarihten  bu  yana, 
Haxthausen,  Rusya'da,  ortak  toprak  mülkiyetini  keşfetti.  Maurer  bunun,  tarihte  bütün 
Cermen  ırklarının  geldikleri  toplumsal  temel  olduğunu  tanıtladı,  ve  giderek  köy 
topluluklarının  [Almanca  baskılarda  "ortak  toprak  mülkiyetine  dayanan  köy 
topluluklarının" deniliyor. -ç.]  Hindistan'dan İrlanda'ya kadar her yerde toplumun ilkel 
biçimi  oldukları  görüldü.  Bu  ilkel  komünist  toplumun  iç  örgütlenmesi  tipik  biçimiyle 
Morgan'in gens'in gerçek niteliğini ve aşiret ile olan ilişkisini ortaya koyan üstün keşfiyle 
açığa çıktı. Bu ilkel toplulukların dağılmalarıyla, toplumun ayrı ayrı ve nihayet uzlaşmaz 
karşıtlıktaki  sınıflar  olarak  farklılaşması  başlar.  Bu  dağılma sürecini  Der  Ursprung der 
Familie,  des  Privateigenthums  und  des  Staats,  2.  baskı,  Stuttgart  1886'da  izlemeye 
çalıştım. [Engels'in 1888 İngilizce baskıya, ve -son tümce hariç- 1890 Almanca baskıya 
notu.]
[3*] Lonca ustası yani bir loncanın asal üyesi, bir loncanın başı değil, lonca içinde bir usta.  
[Engels'in 1888 İngilizce baskıya notu.]
[4*] 1848, 1872, 1883 ve 1890 Almanca baskılarda, "kalfaları, çırakları" yerine "kalfaları" 
("Geseller") deniliyor. -Ed.
[5*] Almanca baskılarda tümceciğin başlangıcı şöyle: "Sanayiin daha önceki feodal, ya da 
lonca örgütü". -Ed.
[6*]  Almanca  baskılarda,  burada  ve  daha  ileride,  "orta  sınıf"  yerine,  "orta  tabaka" 
("Mittelstand") deniliyor. -Ed.
[7*] Almanca baskılarda, burada ve daha ileride "modern" yerine, "büyük" deniliyor. -Ed.
[8*] "Bu sınıfın" sözcükleri, 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[9*] Almanca baskılarda "sınıf" yerine "tabaka" deniliyor. -Ed.
[10*]  "Komün",  doğmakta  olan,  kentlilerin  kendi  feodal  beylerinden  ve  efendilerinden 
"Üçüncü Katman" olarak yerel  öz-yönetim ve siyasal  haklarını  elde etmezden önce bile 
Fransa'da aldıkları  addı.  Genel olarak söylemek gerekirse, burada,  burjuvazinin iktisadi 
gelişimi için İngiltere, siyasal gelişimi için de Fransa tipik ülke olarak alınmıştır. [Engels'in 
1888 İngilizce baskıya notu.]
      Bu İtalya ve Fransa kentlilerinin kendi kentsel topluluklarına, feodal beylerinden ilk öz-
yönetim  haklarını  satın  almalarından  ya  da  koparmalarından  sonra  verdikleri  addı. 
[Engels'in 1890 Almanca baskıya notu.1
[11*] "Ortaçağ" "(İtalya ve Almanya'da olduğu gibi)", "(Fransa'da olduğu gibi)" sözcükleri, 
1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[12*] Almanca baskılarda "yarı-feodallere" yerine "tabakalara" deniliyor. -Ed.
[13*] Almanca baskılarda, "üstünlüğü ele geçirdiği" yerine, "iktidara geldiği" deniliyor. -ç.
[14*] Almanca baskılar şunu da ekliyorlar: "üretimi geliştirecek yerde onu engellediler".  
-Ed.
[15*] Almanca baskılarda "bir toplumsal salgın" deniliyor. -Ed.
[16*] 1848 Almanca baskılarda,  "burjuva uygarlığının ve burjuva mülkiyet  ilişkilerinin" 
deniliyor. -Ed.
[17*] Almanca baskılarda, "modern işçileri, proleterleri" deniliyor. -Ed.
[18*] Almanca baskılarda, "emek miktarı" deniliyor. -Ed.
[19*] 23 sayfalık 1848 Almanca baskıda, "kadınınki ve çocuğunki" deniliyor. -Ed.
[20*] Almanca baskılarda "eski orta tabakanın alt kesimleri" deniliyor. -Ed.
[21*]  Almanca  baskılarda,  "ve  genellikle  emekli  olmuş  esnaflar"  yerine  "ve  rantiyeler" 
deniliyor. -Ed.
[22*]  Almanca  baskılarda  paragraf  burada  bitiyor  ve  bunu  izleyen  tümce  ile  yeni  bir 
paragraf başlıyor.
[23*]  Almanca  baskılarda,  "Saldırılarını  yalnızca  burjuva  üretim  koşullarına  karşı 



yöneltmekle kalmazlar, bizzat üretim araçlarına karşı da yöneltirler" deniliyor. -Ed.
[24*] Bu sözcük 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[25*] Parantez içindeki sözcük, 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[26*] "Siyasal ve genel", sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[27*]  Almanca  baskılarda,  "aydınlanma  ve  ilerleme  öğeleri"  yerine  "eğitim  öğeleri" 
deniliyor. -Ed.
[28*] Almanca baskılarda, burada ve daha ileride "alt orta sınıf" ve "orta sınıf" yerine "orta 
tabakalar" deniliyor. -Ed.
[29*]  Almanca  baskılarda  "tehlikeli  sınıf,  toplumsal  tortu"  yerine,  "lümpen proletarya" 
deniliyor. -Ed.
[30*] Bu sözcük 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[31*] Almanca baskılarda, burada "servetin bireyler elinde birikmesi," sözcükleri de yer 
alıyor. -Ed.
[32*] Almanca baskılarda "sekter" yerine "ayrı" deniliyor. -Ed.
[33*] "En ileri ve" sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[34*]  Almanca  baskılarda  bu tümce şöyledir:  "Bütün mülkiyet  ilişkileri  sürekli  tarihsel 
ikâmelere, sürekli tarihsel değişmelere uğramışlardır." -Ed.
[35*] Almanca baskılarda, "birinin bir başkası tarafından sömürülmesine" deniliyor. -Ed.
[36*]  Almanca  baskılarda,  "küçük  zanaatçı  ve  küçük  köylü  mülkiyetinden  mi"  yerine 
"küçük-burjuva, küçük köylü mülkiyetinden mi" deniliyor. -Ed.
[37*] "Birkaç kişi için" sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[38*] "Sermayeye" sözcüğü 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[39*] Almanca'da "burgerlichen Eigentümer"—"Burjuva mülk sahibinden". -ç.
[40*] "ve olanaksızlaştırılmalıdır" sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[41*]  Almanca  baskılarda,  burada  ve  daha  ilerde  "kültür"  yerine  "eğitim"  ("Bildung") 
deniliyor. -Ed.
[42*] Almanca baskılarda "kaldırma niyetimizi" yerine "kaldırmamızı" deniliyor. -Ed.
[43*]  Almanca  baskılarda  bu  tümcecik  şöyledir:  "içeriği  sınıfınızın  varlığının  maddi 
koşulları tarafından belirlenen bir iradesinden..." -Ed.
[44*] Almanca baskılarda bu tümcecik şöyledir: "...  bu bencil yanılgıyı, yokolmuş bütün 
egemen sınıflarla paylaşıyorsunuz." -Ed.
[45*] 1848 tarihli Almanca baskılarda, "ulusun önder sınıfı" yerine "ulusal sınıf" deniliyor.  
-Ed.
[46*] Almanca baskılarda, paragraf burada bitiyor. -ç.
[47*] "Maddi" sözcüğü 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[48*] Almanca baskılarda "usçu düşünceler" yerine, "aydınlık düşünceler" deniliyor. -Ed.
[49*] Almanca baskılarda tümcenin başlangıcı şöyledir: "'Kuşkusuz ki',  denecek, 'dinsel, 
alilâki, felsefi, siyasal, hukuksal düşünceler vb...'". -Ed.
[50*] Almanca baskılarda "ya da genel düşünceler" yerine, "bilinç biçimleri" deniliyor. -Ed.
[51*] "Eski toplum düzeriine daha başka saldırıları zorunlu kılan" sözcükleri 1888 İngilizce 
baskıya eklenmiştir. -Ed.
[52*] Almanca baskılarda, burada "zoralımı" deniliyor. -Ed.
[53*] Almanca baskılarda yalnızca, "Ağır bir müterakki vergi" deniliyor. -Ed.
[54*]  Almanca  baskılarda,  "haberleşme  ve  ulaşım  araçlarının"  yerine  "tüm  ulaşımın" 
deniliyor. -Ed.
[55*] 1848 tarihii baskılarda 9. madde şöyleydi: "Tarımın sanayi ile birleştirilmesi, kent ile 
kır arasındaki çelişkinin yavaş yavaş tasfiye edilmesi." Daha sonraki Almanca baskılarda 
"çelişki" sözcüğünün yerine "ayrımlar" sözcüğü konmuştur. -Ed.
[56*] Almanca baskılarda "sinai" yerine "maddi" deniliyor. -Ed.
[57*] Almanca baskılarda "tüm ulusun geniş bir birliğinin" yerine "birleşmiş bireylerin" 
deniliyor. -Ed.
[58*]  1660-1689 İngiliz  Restrasyonu değil,  1814-1830 Fransız  Restorasyonu.  [Engels'in 
1888 İngilizce baskıya notu.]



[59*]  Almanca  baskılarda,  tümcenin  sonu  şöyledir:  "ve  kulağına  da  azçok  uğursuz 
kehanetler fısıldayarak aldı." -Ed.
[60*] "Sanayi ağacından düşen" sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[61*]  "Bu,  esas  olarak,  toprak  aristokrasisinin  ve  ağalarının  malikânelerinin  büyük  bir 
kismını  kendi  hesaplarına  kâhyalarına  işlettirdikleri  ve,  dahası,  bunların  büyük pancar 
şekeri  ve  içki  imalâtçıları  oldukları  Almanya  için  geçerlidir.  Daha  varlıklı  olan  İngiliz  
aristokrasisi henüz bu kadar düşmemiştir; ama onlar da, azalmakta olan rantların yarattığı 
açığı  unvanlarını  azçok  karanlık  anonim  şirketlerin  kurucularına  ödünç  vererek 
kapatmanın yolunu biliyorlar. [Engels'in 1888 İngilizce baskıya notu.1
[62*] Almanca baskılarda "toprakbeyi" yerine "feodal bey" deniliyor. -Ed.
[63*] 1848 tarihli Almanca baskılarda "hıristiyan" yerine "kutsal" deniliyor. (Bu baskıların 
burasında apaçık bir tashih hatası vardır: "heilige" (kutsal) sözcüğü, "heutige" (bugünün) 
olarak basılmıştır. -Ed.
[64*]  Almanca  baskılarda  "küçük  mülk  sahibi  köylüler"  ("small  peasant  proprietors") 
yerine "küçük köylülük" ("kleine Bauernstand") deniliyor. -ç.
[65*] Almanca baskılarda "bu iki sınıf ... bitkisel yaşamlarını hâlâ sürdürüyorlar" yerine 
"bu sınıf ... bitkisel yaşamını hâlâ sürdürüyor" deniliyor. -Ed.
[66*] Almanca baskılarda "bu ara sınıfların" yerine "küçük-burjuvazinin" deniliyor. -Ed.
[67*]  Almanca  baskılarda  bu  tümce  şöyledir:  "Daha  sonra  gösterdiği  gelişmelerle  bu 
eğilim, korkakça bir melankoli nöbeti içerisinde kaybolup gitti." -Ed.
[68*] Nüktedanlar. -ç.
[69*] Almanca baskılarda bu tümcenin başı şöyledir: "Alman filozofları, yarı-filozoflar ve 
güzel söz düşkünleri." -Ed.
[70*] 1848 tarihli Almanca baskılarda, bu tümcenin ardından şu sözler geliyor: "Hakiki 
toplum konusunda insanlığın  gerçekleşmesi  konusunda boş  bir  spekülasyon görünümü 
almak  zorundaydı."  Daha  sonraki  Almanca  baskılarda  "hakiki  toplum  konusunda" 
sözcükleri çıkartılmıştır. -Ed.
[71*]  Almanca  baskılarda  bu  tümce  şöyledir:  "Örneğin  parasal  ilişkiler  konusundaki 
Fransız  eleştirisinin  altğna  'İnsanlığın  Yabancılaşması'nı  yazdılar,  burjuva  devlet 
konusundaki  Fransız  eleştirisinin  altına  da,  'Soyut  Genel  Egemenliğinin  Tasfiyesi'ni 
yazdılar, vb.." -Ed.
[72*]  Almanca  baskılarda  "Fransız  tarihsel  eleştirilerinin"  yerine,  "Fransız  teorilerinin" 
deniliyor. -Ed.
[73*] Almanca baskılarda "iktisadi" yerine "maddi" deniliyor. -Ed.
[74*] Almanca baskılarda "mutlakiyetçi Alman hükümetleri için" deniliyor. -Ed.
[75*] "Tam da o sırada" sözcükleri 1888 İngilizce başkıya eklenmiştir. -Ed.
[76*]  Burada  "darkafalılar"  olarak  çevrilen  sözcük,  Almanca  baskılarda 
"Pfahlbürgerschaft", İngilizce baskılarda "Philistines"tir. -ç.
[77*]  Burada  "küçük-burjuva  darkafalı"  olarak  çevrilen  sözcükler,  Almanca  baskılarda 
"Pfahlbürgerschaft", İngilizce baskılarda "Petty-bourgeois Philistine"dir. -ç.
[78*]  Burada "küçük Alman darkafalısı"  olarak  çevrilen  sözcükler,  Almanca  baskılarda 
"deutschen Spiessbürger", İngilizce baskılarda "German Petty Philistine"dir. -ç.
[79*] Parantez içinde verilen bu tarih, Almanca baskılarda yoktur.
[80*]  1848  devrim  fırtınası  bu  kılıksız  eğilimi  silip  süpürdü  ve  kahramanlarının  da 
sosyalizm ile daha fazla uğraşma heveslerini kırdı. Bu eğilimin baş temsilcisi ve klâsik tipi  
Herr Karl Grün'dür. [Engels'in 1890 Almanca baskıya notu].
[81*] Almanca baskılarda "bu burjuva sosyalizmi" deniliyor. -ç.
[82*] Almanca baskılarda "modern toplumun yaşam koşullarını istiyor" deniliyor. -Ed.
[83*] Almanca baskılarda burada, "azçok eksiksiz bir sistem" deniliyor. -Ed.
[84*] Bu sözcük 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[85*] Almanca baskılarda "bu sosyalizm" deniliyor. -ç.
[86*] Almanca baskılarda "hücre hapsi" deniliyor. -Ed.
[87*] Almanca baskılarda bu tümce şöyledir:  "Biz burada her büyük modern devrimde 



proletaryanın  istemlerini  dile  getirmiş  olan  yazının  sözünü  etmiyoruz.  (Babeuf'ün,  vb. 
yazıları.)" -ç.
[88*]  Almanca  baskılarda  "iktisadi  koşullar"  yerine  "maddi  koşullar";  "ve  yalnızca 
yaklaşmakta olan burjuva çağının yaratabileceği" yerine "ve ancak burjuva çağının ürünü 
olabilecek" deniliyor. -Ed.
[89*] Almanca baskılarda "nitelik" yerine "içerik" deniliyor. -ç.
[90*] "Henüz bebeklik çağındaki" sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[91*] Her iki "yeni" sözcüğü de 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[92*] Almanca baskılarda "tarihsel" yerine "toplumsal" deniliyor. -Ed.
[93*] "Kendiliğinden" sözcüğü 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[94*]  Almanca  baskılarda  bu  tümcenin  başı  şöyledir:  "Bunların  geleceğin  toplumuna 
ilişkin kesin önerileri, örneğin kent ile kır arasındaki çelişkinin, ailenin özel kârın... " -Ed.
[95*] Almanca baskılarda "ücret sisteminin" yerine "ücretli emeğin" deniliyor. -ç
[96*] Bu sözcük 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[97*] Phalanstéres, Charles Fourier'nin planladığı sosyalist kolonilerdi; İkarya, Cabet'nin 
kendi ütopyasına, daha sonraları da Amerikan komünist kolonisine verdiği addı. [Engels'in 
1888 İngilizce baskıya notu.]
      "Home Koloniler" (Yurtiçi  Koloniler) Owen'in kendi komünist örnek toplumlarına 
verdiği  addı.  Phalanstéres,  Fourier'nin  planladığı  halk  saraylarının  adıydı.  İkarya, 
komünist kurumlarını Cabet'nin çizdiği ütopik hayal ülkesine verilen addı. [Engels'in 1890 
Almanca baskıya notu.]
[98*] İngilizcesinde duodecimo, Almancası duodez -bir tabaka kağıdın onikiye katlanmış 
hali; bu boyutta kitapçık. -ç.
[99*] 1888 İngilizce baskıda "ya da" sözcüğü yer almamaktadır ama, öteki bütün onaylı 
baskılara konulmuştur. -Ed.
[100*] Almanca baskılarda "bağnaz batıl inançlarıyla" deniliyor. -Ed.
[101*] "Ve gözetirler" sözcükleri 1888 İngilizce baskıya eklenmiştir. -Ed.
[102*]  O  sıralar  Parlamentoda  Ledru-Rollin,  yazında  Louis  Blanc,  günlük  basında 
Réforme[22]  tarafından temsil  olunan Parti.  Sosyal-demokrasi  adı  onun yaratıcılarının 
gözünde, demokrat ya da cumhuriyetçi partinin azçok sosyalizme bulanmış bir kesimini 
ifade ediyordu. [Engels'in 1888 İngilizce baskıya notu.]
      Fransa'da  o  sıralar  kendisini  sosyalist-demokratik  diye  adlandıran  parti,  siyasal 
yaşamda  Ledru-Rollin  ve  yazında  da  Louis  Blanc  tarafından  temsil  olunuyordu; 
dolayısıyla, bu parti ile bugünkü Alman Sosyal-Demokrasisi arasında dünyalar kadar fark 
vardı. [Engels'in 1890 Almanca baskıya notu.]
[103*] Almanca baskılarda tümcenin bu kısmı şöyle:  "mutlak monarşiye,  feodal  toprak 
mülkiyetine ve darkafalılığa [Kleinbürgerei] karşı...". -Ed.

Açıklayıcı notlar

[1]  Komünist  Parti  Manifestosu,  Komünist  Birliğin  programı  olarak,  bu  örgütün İkinci 
Kongresinin  (Londra,  29  Kasım-8  Aralık  1847)  talimatı  uyarınca  Marx  ve  Engels 
tarafından yazıldı.
      Kongre  hazırlıkları  sürerken  Marx  ve  Engels,  nihai  program belgesinin  bir  Parti 
Manifestosu biçiminde olmasına karar  verdiler.  O dönemin gizli  dernekleri  için  olağan 
olan  ve  "Komünist  İman  Yemini  Taslağı"  ve  Komünizmin  İlkeleri'nde  görülen  ilmihal 
biçimi,  yeni  devrimci  dünya  görüşünün  eksiksiz  ve  özlü  bir  biçimde  açıklanması  için, 
proleter hareketin amaçlarının ve görevlerinin etraflı  bir  biçimde formüle edilmesi  için 
uygun değildi.
      Marx ve Engels, kongrenin hemen ardından, Londra'da, Manifesto üzerinde çalışmaya 
başladılar ve bu çalışmalarını Marx'ın Brüksel'e döndüğü 13 Aralık'a kadar sürdürdüler. 
Dört gün sonra Engels'in de Brüksel'e gelmesiyle (17 Aralık) tekrar çalışmaya başladılar.  
Engels'in  Aralık  sonunda  Paris'e  gitmesinden  31  Ocak'taki  dönüşüne  kadar,  Marx, 



Manifesto üzerinde tek başına çalıştı.
      Komünist Birlik Merkezinin sıkıştırmalarıyla Marx, 1848 Ocak ayının hemen tamamını  
yoğun bir  biçimde bu çalışmaya ayırdı.  Ocak sonunda elyazması  Alman İşçileri  Eğitim 
Derneğinin  Komünist  Birlik  üyesi  ve  Alman  mültecisi  J.  E.  Burghard'ın  sahibi  olduğu 
basımevinde basılmak üzere Londra'ya gönderildi.
      Marx'ın elyazısıyla yazılmış III.  Bölüme ilişkin plan taslağı  dışında Manifesto'nun 
elyazmaları kayıptır.
      Manifesto'nun baskısı 1848 Şubatının sonunda bitti. 29 Şubatta Eğitim Derneği basım 
masraflarını karşılamayı kararlaştırdı.
      Manifesto'nun ilk baskısı koyu yeşil bir broşürdü. Nisan-Mayıs 1848'de bir yeni baskısı 
yapıldı. Bu baskı 30 sayfa tutuyordu ve birinci baskıdaki tashih hataları burada düzeltilmiş 
ve noktalama da geliştirilmişti. Bu metin daha sonraki onaylı basımlar için Marx ve Engels 
tarafından  esas  alınmıştır.  1848'in  Mart  ile  Haziran  ayları  arasında,  Manifesto,  Alman 
mültecilerine  ait  demokratik  bir  gazete  olan  Deutsche  Londoner  Zeitung'da  basıldı. 
Manifesto'yu öteki Avrupa dillerinde yayınlama girişimleri daha o yıl başladı. Danimarka, 
Polonya ve İsveç dillerindeki baskıları 1848'de çıktı. O sırada yapılan Fransızca, İtalyanca 
ve İspanyolca çevirileri yayınlanmadı. Nisan 1848'de, o sıra Barmen'de bulunan Engels, 
Manifesto'yu  İngilizce'ye  çevirmekteydi.  Ama  ancak  yarısını  çevirebildi.  Manifesto'nun 
Helen Macfarlane tarafından yapılan ilk İngilizce çevirisi ancak yıllar sonra, Haziran ve 
Kasım  1850  tarihleri  arasında,  çartist  bir  yayın  organı  olan  The  Red  Republican'da 
yayınlandı. Bu yayın organının editörü Julian Harney, bu yayına yazdığı önsözde ilk kez 
olarak Manifesto'nun yazarlarından sözetti. Bundan önce çıkan baskılarının hiç birinde ve 
daha sonraki birçok baskılarda yazarların isimleri yoktu.
      Proletaryanın  kurtuluş  savaşımının  60'larda  ve  70'lerde  gösterdiği  gelişme, 
Manifesto'nun yeniden basılmasını gerektirdi. 1872 yılında biriki küçük düzeltme ve Marx 
ve  Engels'in  1871  Paris  Komünü  deneyiminden  çıkardıkları  bazı  sonuçları  içeren  bir 
önsözle birlikte yeni bir Almanca baskısı çıktı. Bu ve bundan sonraki Almanca baskı (1883 
ve 1890) Komünist Manifesto başlığını taşıyordu. 1870'de Manifesto Amerika'da ilk kez 
Woodhull & Claflin's Weekly'de yayınlandı.
      Mikhail  Bakunin'in  yaptığı  ve  bazı  tahrifatları  içeren  ilk  Rusça  baskısı  1869'da 
Cenevre'de çıktı. Bu baskıdaki hatalar, Georgi Plehanov'un çevirmiş olduğu ve marksizmin 
Rusya'da yayılmasına büyük önem veren Marx ve Engels'in özel bir önsöz yazmış oldukları 
1882 Rusça baskıda giderilmiştir.  Marx'ın ölümünden sonra Manifesto birkaç kez daha 
basıldı. Engels bunların hepsini okumuş ve 1883 Almanca baskıya ve Samuel Moore'un 
çevirdiği  ve  kendisinin  de  ayrıca  gözden  geçirip  notlar  eklediği  1888  İngilizce  baskıya 
önsözler yazmıştır. 1888 İngilizce baskı Manifesto'nun İngiltere'de, Birleşik Devletler'de ve 
SSCB'nde daha sonra yapılan birçok İngilizce baskısında temel alınmıştır. 1890'da Engels 
yeni bir Almanca baskı hazırladı, buna bir önsöz yazdı ve birkaç not ekledi. 1885'de Le 
Socialiste,  Manifesto'nun  Marx'ın  kızı  Laura  Lafargue'in  yaptığı  ve  Engels'in  okuduğu 
Fransızca çevirisini yayınladı.  Engels ayrıca 1892 Lehçe, ve 1893 İtalyanca baskılara da 
önsözler yazmıştır.
      Manifesto'nun bu ciltte yeralan metni Karl Marx, Frederick Engels, Collected Works 
(Progress Publishers, Moscow 1976, Vol. 6, s. 476-519), adlı yapıttan Türkçeye çevrilmiştir. 
Ayrıca, Karl Marx, Frederick Engels,  Gesammelte Werke (Dietz Verlag Berlin,  Bd. 4, s.  
459-493)  adlı  yapıttan  da  yararlanılmıştır.  Almanca  metnin  İngilizce  metinden  farklı 
olduğu noktalar, sayfa altında dipnot olarak gösterilmiştir. Progress Publishers'in saptadığı 
farklılıklar  "-Ed"  ibaresiyle,  Türkçe  çevirisi  yapılırken  saptanmış  farklılıklar  ise,  "-ç." 
ibaresi ile belirtilmiştir
      Manifesto'nun bu ciltte yer alan önsözleri, üç ciltlik Karl Marx and Frederick Engels,  
Selected  Works  (Progress  Publishers,  Moscow  1969,  Vol.  1,  s.  98-107)  adlı  yapıttan 
çevrilmiştir.  Önsözler  çevrilirken,  bunların  Bütün  Yapıtları'nın  Almanca  baskılarında 
yayınlanmış Almancalarından da yararlanılmıştır (K. Marx, F. Engels, Op. cit., s. 573-590). 
[Bu Türkçe çeviri, Muzaffer Ardos tarafından yapılmıştır - Aralık 1976]



[2] Komünist Birlik — Marx ve Engels tarafından kurulan proletaryanın ilk uluslararası 
komünist örgütü; 1847'den 1850'ye kadar varolmuştur.
[3] Burada Fransa'daki 1848 Şubat Devrimine değiniliyor.
[4]  "Red  Republican  -  George  Julian  Harney'in  1850'de  Hazirandan  Kasıma  kadar 
Londra'da çıkardığı haftalık bir çartist dergi. 21-24. sayılarında Manifesto'yu özetleyerek 
yayınlamıştır.
[5] Burada Fransız burjuvazisi tarafından korkunç bir vahşetle bastırılan Paris işçilerinin 
23-26 Haziran 1848'de giriştikleri kahramanca ayaklanmaya değiniliyor.
[6] Le Socialiste — New-York'ta Ekim 1871'den Mayis 1873'e kadar Fransızca olarak çıkan 
haftalık  bir  gazete.  Enternasyonalin  Kuzey Amerika Federasyonunun Fransız  kesiminin 
organıydı; Huge Kongresinin ardından Enternasyonalden ayrılmıştır.
[7] Burada, Manifesto'nun 1869'da Cenevre'de yayınlanan Bakunin çevirisine değiniliyor.
[8]  Burada,  Aleksandr  Herzen  ve  Nikolay  Ogaryov'un  yayınladığı  Kolokol  ("Çan")  adlı 
devrimci demokratik gazeteyi basan "Hür Rus Basımevi"ne değiniliyor. Herzen tarafından 
kurulan  bu  basımevi  1865'e  kadar  Londra'daydı;  bundan  sonra  Cenevre'ye  taşındı. 
1869'da, basımevi, Komünist Manifesto'nun ilk Rusça baskısını yaptı.
[9] Yazarlar, burada, 1 Mart 1881'de imparator Aleksandr II'nin Narodnaya Volya üyeleri 
tarafından öldürülmesinden sonra  Rusya'da  esen havaya  değiniyorlar.  Aleksandr  II'nin 
ardılı  Aleksandr  III,  Narodnaya  Volya'nin  Yürütme  Kurulunun  girişeceği  yeni  terörist 
eylemler korkusuyla Gaçina'ya sığınmış, orada oturuyordu.
[10] Kolonya'da Komünistlerin Yargılanması (4 Ekim-12 Kasım 1852) — Komünist Birliğin 
11 üyesinin Prusya hükümetinin açtığı davada yargılanmaları. Yurda ihanet ile suç1anan 
sanıklardan yedisi, uydurma belgelere ve gerçek olmayan delillere dayanılarak üç yıldan 
altı yıla kadar değişen cezalara çarptırılmışlardı. (Bkz: Engels, "Kolonya'da Komünistlerin 
Yargılanması")
[11]  Marx  ve  Engels,  bu  teorik  önermeyi,  1840'tan  sonraki  birçok  yapıtlarında 
geliştirmişlerdir.  Buradaki  formülasyon,  Uluslararası  İşçi  Birliğinin  Tüzüğündeki 
formülasyondur.
[12] Bu önsözü Engels, 1 Mayıs 1890'da, İkinci Enternasyonalin Paris Kongresi (Haziran 
1889) kararı uyarınca bazı Avrupa ve Amerika ülkelerinde düzenlenen yığınsal gösterilerin, 
grevlerin ve toplantıların yapıldığı gün yazmıştır. İşçiler bu 1 Mayıs'ta Kongre tarafından 
saptanmış olan 8 saatlik işgünü istemini ve öteki bazı istemleri öne sürmüşlerdi. Bugünden 
sonra, bütün ülkelerin işçileri 1 Mayısı her yıl proletaryanın uluslararası dayanışma günü 
olarak kutlayagelmişlerdir.
[13]  Kongre  Polonyası  — 1814-15 Viyana Kongresi  kararı  uyarınca Polonya'nın Polonya 
Krallığı adı altında Rusya'ya ilhak olunan kısmı.
[14]  Marx'ın  artı-değer  teorisini  henüz  geliştirmemiş  olduğu  1840  ve  1850'lerdeki 
yapıtlarında, Marx ve Engels, "emeğin değeri", "emeğin fiyatı", "emeğin satımı" terimlerini 
kullanıyorlardı. Marx'ın Ücretli Emek ve Sermaye adlı kitapçığına 1891'de yazdığı önsözde 
Engels'in  belirttiği  gibi,  bunlar,  "sonraki  yapıtlar  açısından  talihsiz,  hatta  yanlış"tılar. 
Marx'ın, işçinin kapitaliste emeğini değil işgücünü sattığını tanıtlamasından sonra, Marx 
ve Engels,  daha sonraki yapıtlarında "işgücünün değeri", "işgücünün fiyatı",  "işgücünün 
satımı" terimlerini kullanmışlardır.
[15] "Savaşımı birkaç yıl süren on saat Tasarısı, 1846 yılında Tahıl Yasalarının kaldırılması 
sırasında  toprak  aristokrasisi  ile  sanayi  burjuvazisi  arasında yaratılmış  olan  gergin  bir 
ortam içerisinde, 1847 yılında yasalaştı. Tahıl Yasalarının kaldırılmasının öcünü almak için 
Tory'lerden bazıları on-saat Tasarısını desteklemişlerdi.
[16] Burada, halktan gelen baskı sonucu 1831'de Avam Kamarasından geçen ve 1832'de 
Lordlar Kamarası tarafından onaylanan seçim yasası reformuna değiniliyor. Bu reform, 
toprak ve finans aristokrasisinin tekelci egemenliğine karşı yöneltilmişti ve yasalaşmasıyla 
sanayi burjuvazisinin temsilcilerine parlamentonun yolu açılmış oldu. Reform savaşımının 
temel güçleri olan proletarya ve küçük-burjuvaziye seçim hakkı verilmedi ve böylece bunlar 
liberal burjuvazi tarafından aldatılmış oldular.



[17]  Meşruiyetçiler  —  Büyük  topraklı  soyluların  çıkarlarını  temsil  eden  ve  1830'da 
devrilmiş  olan  "meşru"  Bourbon  hanedanı  yandaşları,  finans  aristokrasisine  ve  büyük 
burjuvaziye  dayanarak  hüküm  sürmekte  olan  Orleans  hanedanına  (1830-48)  karşı 
savaşımlarında, meşruiyetçilerin bir kesimi toplumsal demagojiye sığınmış ve kendilerini 
burjuvazinin  sömürüsüne  karşı  çıkan  halkın  savunucusuymuş  gibi  göstermeye 
kalkışmışlardır.
[18] "Genç İngiltere" — Aralarında Disraeli ve Ferrand'ın da bulunduğu tutucu yazar ve 
politikacılardan oluşan bir çevre. Bunlar iyiliksever Tory'lere yakındılar ve 1841'de Avam 
Kamarasında ayrı bir grup oluşturdular. Burjuvazinin büyümekte olan ekonomik ve siyasal 
gücü karşısında toprak aristokrasisinin hoşnutsuzluğunu dile getirerek kapitalist sistemi 
eleştiriyorlar ve işçi sınıfını kendi etkileri altına almak ve burjuvaziye karşı savaşımlarında 
bu sınıftan yararlanmak için iyiliksever önlemleri destekliyorlardı. "Genç İngiltere" siyasal 
bir grup olarak 1845'te dağıldı. Yazınsal bir çevre olarak varlığı da 1848'de son buldu.
[19] "Immanuel Kant'ın, Fransız Devriminden hemen önce (1788) yayınlanmış Kritik der 
praktischen Vernunft ("Pratik Aklın Eleştirisi") adlı yapıtına atıfta bulunuluyor.
[20]  Burada,  Fransız  gazetesi  La  Réforme'u  (1843'den  1850'ye  kadar  Paris'te 
yayınlanmıştır)  destekleyen  küçük-burjuva  cumhuriyetçi  demokratlar  ve  küçük-burjuva 
sosyalistlere  değiniliyor.  Bunlar  cumhuriyeti  ve  demokratik  ve  toplumsal  reformları 
savunuyorlardı.
[21] "Tarım Reformcuları (Genç Amerika) — Amerikalı zanaatçıların ve işçilerin kurduğu 
bir örgüt. 1845'te kurulan ve bir yığın örgütü olan Ulusal Reform Derneğinin çekirdeğini 
oluşturmuştur. 1840'ların ikinci yarısında Dernek, toprak reformu için ajitasyona girişmiş, 
köle  sahibi  plantasyonculara  karşı  çıkmıştır.  Ayrıca  on-saatlik  işgününün  yasalaşması, 
köleciliğin, sürekli ordunun kaldırılması gibi istemlerde de bulunmuştur. Birçok göçmen 
Alman zanaatçısı Ulusal Reform Derneğinin başını çektiği bu harekete katılmıştır. 1846 
yılına  gelindiğinde  Alman  işçileri  arasındaki  hareket  durulmaya  başladı.  Bunun 
nedenlerinden biri  de,  "hakiki sosyalizm"leri  ile  Alman göçmenleri demokratik hedefler 
uğruna yapılan savaşımdan saptıran Kriege grubunun faaliyetiydi.
[22] La Réforme gazetesi için 68. açıklayıcı nota bakınız.
[23] Burada, 18. yüzyılın sonunda Polonya'yı parçalamış olan ve Viyana Kongresinin aldığı 
karar uyarınca Krakov'u ortaklaşa denetimleri  altında bulunduran Avusturya,  Rusya ve 
Prusya'ya  karşı  Kralov  Cumhuriyetinde  başlayan  ulusal  kurtuluş  ayaklanmasına 
değiniliyor.  22  Şubat  1846'da  Krakov'da  iktidarın  isyancıların  eline  geçmesi,  Polonya 
Cumhuriyeti  Ulusal  Hükümetinin  kurulması  ve  bu  hükümetin  feodal  yükümlülükleri 
kaldıran  bir  manifesto  yayınlaması,  Polonya  topraklarının  tümü  üzerinde  yeralacak  ve 
başını  devrimci  demokratların  (Dembovski  ve  ötekiler)  çektiği  genel  bir  ayaklanma 
planının bir parçasıydı. Polonya'nın diğer kesimlerinden etkin destek saklayamadığından, 
Krakov  ayaklanması,  Mart  ayında  Avusturya  ve  çarlık  Rusya  kuvvetleri  tarafından 
bastırıldı;  Kasım  1846'da,  Avusturya,  Prusya  ve  Rusya,  kendi  aralarında,  "hür  Krakov 
kenti"ni Avusturya imparatorluğuna katan bir antlaşma imzaladılar.

www.DEVKUP.com


